
VOL - XIII, ISSUE 6	 നവംബർ - ഡിസംബർ  2020

നന്ദിപ്രകാശനം-ഒരു പ�ൊതുവായ 
    സ്നേഹബന്ധം.........................................2

യേശുവിന്റെ ആത്മാവ് നിങ്ങള്‍ക്ക്  
    ഉണ്ടോ?.................................................12

മൃദുവായ നുകം..........................................15

ആത്മീയ ജീവിതം......................................19

എഡിറ്ററില്‍ നിന്നുള്ള കത്ത്.....................22

വിശുദ്ധമായ (?) മതദ്രോഹ വിചാരണ 
   ക�ോടതി................................................23

ENGLISH B.S. NO. 921



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 2

നന്ദി പ്രകാശനം - ഒരു പ�ൊതുവായ സ്നേഹബന്ധം
THANKS GIVING – A COMMON BOND

“പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ഉറ്റിരിപ്പിന്‍; സ�്തോത്രത്തോടെ അതില്‍ “ജാഗരിപ്പിന്‍” (ക�ൊല�ൊ. 4:2).

അവധിക്കാലത്ത് മനുഷ്യ
രാശി സമ്മാനങ്ങള്‍ 

നല്‍കുന്നതിലും കുടുംബവുമായും 
സുഹൃത്തുക്കളുമായും കൂട്ടായ്മകള്‍ 
ക്രമീകരിക്കുന്നതിലും ഒക്കെയായി 
വളരെ തിരക്കിലാകുന്നു. സ്വര്‍ഗ്ഗീയ 
പിതാവു നമുക്കു നല്‍കിയിരിക്കു
ന്ന ദാനങ്ങള്‍ക്കു വേണ്ടി നാം സമ
ര്‍പ്പിച്ചിരിക്കുന്ന സമയത്തില്‍ ഇത�ൊരു മയക്കം സൃഷ്ടി
ച്ചേക്കാം. നന്ദിപ്രകാശനത്തിലെ പ്രാര്‍ത്ഥനയുടെ പങ്ക് 
ദൈവകൃപയുടെ തെളിവാണ് എന്ന് സമര്‍പ്പിതരായ 
മക്കള്‍ എന്ന നിലയില്‍ നാം മനസ്സിലാക്കുന്നു. ജീവി
തത്തിലെ പ്രതിസന്ധികളിലും, ആശാഭംഗങ്ങളിലും, 
പരീക്ഷകളിലും നമ്മോടുള്ള തന്റെ മനസ്സലിവ് അവിടു
ത്തെ പാദപീഠത്തില്‍ നിന്നും അനുഭവിച്ചറിയുന്നതിനും 
ജീവിതത്തിലെ സകല വിഷയങ്ങളിലും ദൈവത്തിന്റെ 
മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശവും മേലധികാരവും അഭ്യര്‍ത്ഥിക്കുന്നതി
നും ദൈവശുശ്രൂഷയിലെ ആത്മാര്‍ത്ഥത തന്റെ മക്കളെ 
അടിക്കടി അറിവിലേക്ക് എത്തിക്കും. കൂടാതെ ദൈ
വവചനത്തിലൂടെ അവിടുത്തെ ജ്ഞാനത്തിനു ശ്രദ്ധ 
ക�ൊടുക്കുന്നത്‌ തന്നെ സ്വീകാര്യമായി സേവിക്കാന്‍ 
അവരെ പ്രാപ്തരാക്കും.

ദൈവത്തോടും നമ്മുടെ അടുത്ത സുഹൃത്തുക്കള�ോ
ടും നന്ദി പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതിനുള്ള അവകാശം ഭൂമിയി
ലെമ്പാടുമുള്ള സമൂഹങ്ങള്‍ക്കിടയില്‍ വളരെ കാലങ്ങ
ളായി വിലമതിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ജനസമൂഹങ്ങളെ 
ഒരുമിച്ചു നിര്‍ത്തുന്ന ബന്ധത്തെ ദൃഢീകരിക്കുന്നതിന് 
ഇതു സഹായിച്ചു. നേരെമറിച്ച്, ഉപകാര സ്മരണയി
ല്ലാത്ത പെരുമാറ്റം പ�ൊതുവെ അപകീര്‍ത്തികരവും 
നിന്ദ്യവുമായി കണക്കാക്കപ്പെടുന്നു. നന്ദിപ്രകാശന
ത്തിന്റെ വികാരം എല്ലായ് പ്പോഴും പ്രകടിപ്പിക്കപ്പെടു
ന്നില്ലായെങ്കില്‍ പ�ോലും പ�ൊതുവെ പറഞ്ഞാല്‍, ചില 
അളവിലെങ്കിലും നന്ദിയുള്ളവരായി ത�ോന്നിക്കുന്നത് 
മനുഷ്യസ്വഭാവത്തില്‍ സഹജമാണെന്നു ത�ോന്നുന്നു. 
നമ്മുടെ പ്രിയപ്പെട്ടവരുമായുള്ള സൗഹൃദത്തിലുള്ള 
വിശ്വാസത്തില്‍ നിന്നും ഉളവാകുന്നതാണ് ഞങ്ങള്‍ 
പരാമര്‍ശിക്കുന്ന നന്ദി. അതായത് സവിശേഷമായ 
ഓര്‍മ്മകളാല്‍ ചുറ്റപ്പെടുമ്പോള്‍ കുടുംബ കൂട്ടായ്മക

ളില്‍ സ്വയം സമര്‍പ്പിക്കുന്നതിനുള്ള 
താത്പര്യത്തെ അനുവദിക്കുന്ന
തിനുള്ള ഒരു പ്രത്യാശ കൂടാതെ, 
പുതിയ ഓര്‍മ്മകള്‍ സൃഷ്ടിക്കുവാ
ന്‍ ദൈവം ആ സമയത്ത് നമുക്ക് 
അവകാശം നല്‍കുന്നു. അങ്ങനെ 
അത് ദാതാവും സ്വീകര്‍ത്താ
വും തമ്മിലുള്ള സ്നേഹാര്‍ദ്രമായ 

ദയയുടെ ഒരു പ�ൊതുവായ സ്നേഹബന്ധത്തെ സമ്മാ
നിക്കുന്നു.

നന്ദി പ്രകാശനദിനം, നമ്മെ ഏവരെയും ആക
ര്‍ഷിക്കുന്ന ഒന്നാണ്. തീര്‍ത്ഥാടകരായ പിതാക്കന്മാര്‍ 
വളരെ വര്‍ഷങ്ങള്‍ക്കു മുന്‍പു തന്നെ ഈ ആചാര
ത്തിനു ആരംഭമിട്ടതില്‍ നാം വളരെ സന്തോഷിക്കുന്നു. 
വിജയകരമായ വിളവിനെ ആഘ�ോഷിക്കുന്നതിനും, 
ഒരു പക്ഷെ അമേരിക്കന്‍ ആദിമ നിവാസികളായ റെഡ് 
ഇന്ത്യക്കാരുടെ ഉദാരതയെ ക�ൊണ്ടാടുന്നതിനും വേ
ണ്ടിയാണ് വിളവെടുപ്പിന്റെ സമാപ്തിയില്‍ അവര്‍ ഈ 
ദിനം ക്രമീകരിച്ചിരിക്കുന്നത്. അത്തരം ഒരു ദിനാച
രണം പരിഷ്‍കൃതരായ എല്ലാ മനുഷ്യരാശിയെയും 
ഗണ്യമായ അളവില്‍ ആകര്‍ഷിക്കുന്നു. ഈ സന്തോ
ഷത്തെ വര്‍ദ്ധിപ്പിച്ചുക�ൊണ്ട്, ചിലര്‍ വിശ്വാസത്തി
ലൂടെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവുമായുള്ള കൂട്ടായ്മയിലേക്കു 
വരികയും ദാവീദു പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന നീതിമാന്മാരുടെ 
ആനന്ദങ്ങളെ മനസ്സിലാക്കുവാന്‍ പ്രാപ്തിയുള്ളവരായി
ത്തീരുകയും ചെയ്തു, “നീതിമാന്‍ യഹ�ോവയില്‍ ആന
ന്ദിച്ച് അവനെ ശരണമാക്കും; ഹൃദയ പരമാര്‍ത്ഥികള്‍ 
എല്ലാം പുകഴും” (സങ്കീ. 64:10). അവിടുത്തെ വചന
ത്തിന്റെ മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശത്തെയും തന്റെ വിശുദ്ധമായ 
സഹജ സ്വഭാവത്തിനു നമ്മിലുള്ള പ്രച�ോദനങ്ങളുടെ 
മുന്നേറ്റത്തെയും അതായത് അവിടുത്തെ ആത്മാവി
നെയും വിലമതിക്കുന്നതിനും തന്റെ വഴിനടത്തലുക
ളിലുള്ള മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശങ്ങളെ ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതിനു നാം 
പഠിക്കേണ്ടതിനും ഇതു നമ്മെ ഇടയാക്കുന്നു. അതിമ
ഹത്തായ വിശ്വാസത്തിനുടമയായവരുമായുള്ള നമ്മുടെ 
സംസര്‍ഗ്ഗത്തിന്റെ ലഭ്യമായ പിന്തുണയും ആശ്വാസവും 
കൈവരിച്ചുക�ൊണ്ട് അവരുമായുള്ള കൂട്ടായ്മയെ നാം 
വളരെയധികം വിലമതിക്കുന്നു.



3 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

നമ്മുടെ കര്‍ത്താവിന്റെ ജനനത്തിന്റെ പ്രത്യേ
കമായ ഓര്‍മ്മയുടെ സമയമായ ക്രിസ്തുമസ് എന്നു 
പ�ൊതുവെ പേര്‍ വിളിക്കുന്നതിനെ ആഘ�ോഷിക്കുന്ന
തിനു യഹ�ോവ തന്റെ കൃപയാല്‍ നമ്മെ ക്ഷണിക്കുന്നു. 
നന്ദി പ്രകാശനത്തിന്റെ ഈ സമയത്ത് ഈ ഓര്‍മ്മ 
ധാരാളം പേര്‍ക്ക് പവിത്രമായതും, ഭയഭക്തി നിറഞ്ഞ
തും, ആനന്ദമേറിയതുമായ സന്ദര്‍ഭമായിരിക്കുന്നു. മറ്റു 
ചിലരുടെ ഹൃദയത്തിന്റെ ചിന്തനകളും ആഗ്രഹങ്ങളും, 
കുടുംബപരവും മതപരവുമായ വിഷയങ്ങളിലേക്കും, 
യേശുക്രിസ്തുവിനെ ല�ോകത്തിലേക്ക് അയച്ച് ബലിയ
ര്‍പ്പിച്ചതിലൂടെ ദൈവത്തിനു നമ്മോടുള്ള സ്നേഹത്തി
ന്റെ മഹത്തായ പ്രകടനത്തിന്റെ ധ്യാനത്തിലേക്കും 
പ്രത്യേകമായി ആകര്‍ഷിക്കപ്പെടുന്നു (യ�ോഹ. 3:16). 
പലയിടങ്ങളില്‍ കുട്ടികളും ഹൃദയപരമായി ചെറുപ്പ
മായ എല്ലാ പ്രായത്തിലുമുള്ളവരും യേശു ഭൂമിയില്‍ 
വന്നു എന്നും പാപത്തില്‍ നിന്നും മരണത്തില്‍ നിന്നും 
രക്ഷിക്കുന്നതിനു ജനിച്ചു എന്നുമുള്ള തിരിച്ചറിവിന്റെ 
സന്തോഷത്തില്‍ സമീപ നിവാസികള്‍ക്കായി പാട്ടു
കള്‍ പാടുന്നതിനു ക്രിസ്തുമസ് തലേന്നു രാത്രിയില്‍ 
പുറപ്പെടുന്നു. ഈ രീതിയിലും മറ്റു വിധേനയും അവര്‍ 
ഈ ദിവ്യസന്തോഷ ധ്വനി പരത്തുന്നു. മറ്റുള്ളവരുമാ
യി അപൂര്‍വ്വമായി മാത്രം സംസാരിക്കുവാന്‍ സമയം 
ലഭിക്കുന്നവര്‍ക്ക്, ഭൂമിക്കുള്ള സമാധാനത്തിന്റെയും 
മനുഷ്യര്‍ക്കുള്ള ദിവ്യപ്രസാദത്തിന്റെയും സന്ദേശം 
പങ്കുവയ്ക്കുവാനുള്ള അവസരമാണ് ക്രിസ്തുമസ് കാലം.

യഹ�ോവ മനുഷ്യനു നല്‍കിയിരിക്കുന്ന മഹത്തായ 
അനുഗ്രഹങ്ങള്‍ക്കുള്ള ആദരവ് പ്രകടിപ്പിക്കുക എന്ന 
പ�ൊതുവായ പദ്ധതിക്കായി മാറ്റി വെച്ചിരിക്കുന്ന ഈ 
നല്ല സമയത്ത്, അവിടുന്ന് നല്‍കിയിരിക്കുന്ന മഹ
ത്തായ അനുഗ്രഹങ്ങളില്‍ ഒന്ന് പ്രാര്‍ത്ഥനയാണെന്നു 
ഞങ്ങള്‍ കണക്കാക്കുന്നു, “പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ഉറ്റിരിപ്പി
ന്‍”. നല്ല കാര്യങ്ങള്‍ക്കു വേണ്ടി ശബ്ദരൂപേണയ�ോ 
നിശബ്ദമായ�ോ ദൈവത്തിങ്കലേക്ക് ഉയരുന്ന ഹൃദയ
ത്തിന്റെ നിഷ്കപടമായ ആഗ്രഹമാണ് യാചനയ�ോടു 
കൂടിയ പ്രാര്‍ത്ഥന. ദൈവത്തിന്റെ സമര്‍പ്പിതരായ എല്ലാ 
മക്കളും തങ്ങളുടെ യാചനകള്‍ക്ക് ഉത്തരം ലഭിക്കുവാ
ന്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്നു! വിളിച്ചു വേര്‍തിരിച്ചു തിരഞ്ഞെ
ടുക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന മക്കള്‍ എന്ന നിലയില്‍ നമ്മുടെ 
ജീവിതത്തില്‍ ദൈവത്തിന്റെ മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശത്തിനുള്ള 
എല്ലാ അവസരവും നാം അന്വേഷിക്കുന്നു. വിശ്വാസ
ത്തിന്റെ എല്ലാ പരിശ�ോധനയും നമ്മുടെ ക്രൂശുവഹി
ക്കലില്‍ നമ്മെ നയിക്കുവാന്‍ വാഗ്ദത്തം ചെയ്തിരിക്കുന്ന 
ദൈവത്തിന്റെ കരങ്ങള്‍ക്കു വേണ്ടി പ്രാര്‍ത്ഥിക്കുവാനു
ള്ള അവസരമാണ്. പിന്‍വരുന്ന പരീക്ഷയില്‍ വാഗ്ദ

ത്തം ചെയ്തിരിക്കുന്ന “സഹായത്തിനുള്ള കൃപയ്ക്കായി” 
തത്ക്ഷണം അപേക്ഷിക്കുവാനും അതില്‍ മുറുകെ 
പിടിച്ചു ക�ൊള്ളുവാനും തക്കവണ്ണം നമ്മുടെ ബലഹീ
നതയുടെ പാഠം നമ്മില്‍ ആഴമായി പതിയുവാനായി 
പരാജയത്തിന്റെ അവസരത്തില്‍ നാം ക്ഷമ ച�ോദിച്ചു
ക�ൊണ്ട് പ്രാര്‍ത്ഥിക്കുന്നു. സത്യത്തിനു വേണ്ടിയുള്ള 
ഓര�ോ വേലയും, മഹാനായ രാജാവിന്റെ സന്നിധിയില്‍ 
ആയിരിക്കുവാനുള്ള മറ്റൊരു പദവിക്കുള്ള നന്ദിപ്രകാ
ശിതമായ പ്രാര്‍ത്ഥനയുടെ അവസരമായി മാറുന്നു. 
നമുക്ക് അവയെ വിവേകത്തോടെ ഉപയ�ോഗിക്കാം. 
“പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ഉറ്റിരിപ്പിന്‍; സ്തോത്രത്തോടെ അതില്‍ 
ജാഗരിപ്പിന്‍” എന്നു നമ്മെ പ്രബ�ോധിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നതു
പ�ോലെ തന്നെ നമ്മുടെ പ്രാര്‍ത്ഥനാ ജീവിതത്തിലും 
നമുക്കു കര്‍ത്താവിനെ അനുകരിക്കാം.

യഥാര്‍ത്ഥ ക്രിസ്ത്യാനികള്‍ എന്ന നിലയില്‍ “ക്രിസ്തു
വും നിങ്ങള്‍ക്കു വേണ്ടി കഷ്ടം അനുഭവിച്ചു, നിങ്ങള്‍ 
അവന്റെ കാല്‍ച്ചുവടു പിന്തുടരുവാന്‍ ഒരു മാതൃക 
വെച്ചേച്ചു പ�ോയിരിക്കുന്നു” (1 പത്രൊ. 2:21) എന്ന് 
എപ്പോഴും മനസ്സില്‍ കരുതണം. തന്റെ വഴികാട്ടലില്‍ 
നാം ശ്രദ്ധയ�ോടെ പിന്‍തുടര്‍ന്നാല്‍, നമ്മുടെ ഇടയന്‍ 
എന്ന നിലയില്‍ നമുക്കുള്ള തന്റെ നിരന്തരമായ പരി
ചരണം ബ�ോധ്യപ്പെടുന്നത് എത്ര ആശ്വാസകരമാ
യിരിക്കും! ഒരു ക്രിസ്ത്യാനി ഒരിക്കലും തന്റെ അനുഭ
വങ്ങള്‍ ഭാഗ്യമ�ോ നിര്‍ഭാഗ്യമ�ോ ആയി കരുതരുത്. 
അവന്‍ കര്‍ത്താവിന�ോടു ചേര്‍ന്നു ജീവിക്കുന്ന പക്ഷം 
അവനെ സംബന്ധിച്ച എല്ലാ കാര്യങ്ങളും കര്‍ത്താവി
നാല്‍ നിര്‍ദ്ദേശിക്കപ്പെടുകയും വഴിനടത്തപ്പെടുകയും 
ചെയ്യുന്നവയാണെന്ന് ഓര്‍മ്മിക്കണം. “ഒരു മനുഷ്യന്റെ 
വഴിയില്‍ പ്രസാദം ത�ോന്നിയാല്‍ യഹ�ോവ അവന്റെ 
ഗമനം സ്ഥിരമാക്കുന്നു” (സങ്കീ. 37:23). വഴി മുഴുവനും 
മുള്ളു നിറഞ്ഞതും, ഇടുങ്ങിയതും, പാറക്കെട്ടുള്ളതു
മായിരിക്കട്ടെ, ദൈവത്തിന്റെ വഴിയാണ് ഏറ്റവും മിക
ച്ചതെന്ന് അവന്‍ അറിയുന്നു.

ചിന്തിക്കുന്ന എല്ലാ മനസിലും ഇത�ൊരു ച�ോദ്യം ഉയ
ര്‍ത്തുന്നു. നമ്മുടെ അനുഭവങ്ങളിലെ ഓര�ോ ചെറിയ 
ചുവടുകളും ഓര�ോ ചെറിയ സംഭവങ്ങളും നമ്മുടെ 
സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവ് ആസൂത്രണം ചെയ്തു ക്രമീകരിക്കു
ന്നവയാണ�ോ? അല്ല. അതു കുറച്ച് തീവ്രമായ ചിന്തയാ
ണ്. എന്നിരുന്നാലും, “യഹ�ോവയുടെ ദൂതന്‍ അവന്റെ 
ഭക്തന്മാരുടെ (അവനെ ബഹുമാനിക്കുന്നവരുടെ) 
ചുറ്റും പാളയമിറങ്ങി അവരെ വിടുവിക്കുന്നു” എന്ന് 
നമുക്ക് ഉറപ്പു നല്‍കിയിട്ടുണ്ട് (സങ്കീ. 34:7). ആയതി
നാല്‍ നമ്മുടെ എല്ലാ കാര്യങ്ങളിലും കര്‍ത്താവിന്റെ 
കരുതല്‍ അധികമധികമായി ദര്‍ശിക്കുവാന്‍ നമുക്കു 



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 4

പരിശ്രമിക്കാം. നാം ചെയ്യുന്ന ഓര�ോ പ്രവര്‍ത്തികളും 
വയ്ക്കുന്ന ഓര�ോ ചുവടുകളും, അവ തെറ്റാണെന്നു 
തെളിഞ്ഞാല്‍ ദൈവത്തിന്റെ നിര്‍ദ്ദേശപ്രകാരമാണെ
ന്നു വിചാരിക്കാതെ, നീതിമാനായ മനുഷ്യന്റെ ഗതി 
ദൈവത്തിന്റെ മേല്‍നോട്ടത്തിന്‍ കീഴിലായതുക�ൊണ്ട് 
ആ ചുവടുകള്‍ അവനാല്‍ ക്രമീകരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു 
എന്ന് മനസ്സിലാക്കി തന്നോടു കൂടെ താഴ്മയിലും സ്നേ
ഹത്തിലും നടക്കാം. ദൈവം തന്റെ ജനത്തിന്റെ ചുമ
തലയ്ക്കായി തന്റെ ദൂതന്മാരെ ആക്കി വയ്ക്കുന്നു; “നിന്റെ 
എല്ലാ വഴികളിലും നിന്നെ കാക്കേണ്ടതിനു അവന്‍ നി
ന്നെക്കുറിച്ച് തന്റെ ദൂതന്മാര�ോടു കല്‍പിക്കും; നിന്റെ 
കാല്‍ കല്ലില്‍ തട്ടി പ�ോകാതിരിക്കേണ്ടതിനു അവര്‍ 
നിന്നെ കൈകളില്‍ വഹിച്ചുക�ൊള്ളും” (സങ്കീ. 91:11,12). 
സമര്‍പ്പിതരായ യഥാര്‍ത്ഥ ക്രിസ്ത്യാനികള്‍ യഹ�ോവ
യാല്‍ നയിക്കപ്പെടുന്നു.

പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ഉറ്റിരിപ്പിന്‍
വിശ്വാസത്തിന്റെ നല്ലപ�ോര്‍ സ്വന്തശക്തിയാല്‍ 

പ�ൊരുതുവാന്‍ ശ്രമിക്കുന്ന ക്രിസ്ത്യാനി, എത്ര ജാഗ
രണമുള്ളവനായിരുന്നാല്‍ തന്നെയും പരാജയപ്പെ
ടുമെന്നത് തീര്‍ച്ചയാണ്. വിജയം കൈവരിക്കുവാന്‍ 
നമുക്ക് എന്തൊക്കെയാണ�ോ കുറവുള്ളത് അവയെ
ല്ലാം നമ്മുടെ രക്ഷാ നായകന്റെ ബലത്താല്‍ അതായത് 
ശക്തിയാല്‍ നല്‍കി തന്നുക�ൊണ്ട് നമ്മുടെ ബലഹീന
തയില്‍ അവിടുത്തെ ശക്തി തികഞ്ഞുവരുന്നതിനാല്‍ 
അവിടുത്തെ കൃപ നമുക്കു മതി എന്ന ഉറപ്പു നല്‍കിയി
രിക്കുന്നു. ഒരിക്കലും പരാജയപ്പെടാത്ത തന്റെ ശക്തി
യുടെ സഹായത്തില്‍ പ്രത്യാശയര്‍പ്പിച്ച് അതിനായി 
അപേക്ഷിക്കുന്നതനുസരിച്ച്, ല�ോകത്തോടും ജഡ
ത്തോടും പിശാചിന�ോടുമുള്ള നമ്മുടെ പ�ോരാട്ടത്തില്‍ 
നാം ജയാളികളായിരിക്കും. “ആകയാല്‍ ക്രിസ്തുവിന്റെ 
ശക്തി എന്റെ മേല്‍ ആവസിക്കേണ്ടതിനു ഞാന്‍ അതി
സന്തോഷത്തോടെ എന്റെ ബലഹീനതകളില്‍ പ്രശം
സിക്കും” എന്ന് അപ്പൊസ്തലനായ പൗല�ൊസിന�ോടു 
കൂടെ ചേര്‍ന്നു നമുക്കും പറയാം (2 ക�ൊരി. 12:9).

സമര്‍പ്പിതരായ ക്രിസ്ത്യാനികള്‍ എന്ന നിലയില്‍ ദൈ
വത്തിന്റെ വാഗ്ദത്തങ്ങള്‍ സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ടോ എന്നു നാം 
നമ്മോടു തന്നെ ച�ോദിക്കണം. “യാചിപ്പിന്‍ എന്നാല്‍ 
നിങ്ങള്‍ക്കു കിട്ടും; അന്വേഷിപ്പിന്‍ എന്നാല്‍ നിങ്ങള്‍ 
കണ്ടെത്തും; മുട്ടുവിന്‍ എന്നാല്‍ നിങ്ങള്‍ക്കു തുറക്കും. 
യാചിക്കുന്ന ഏവനും ലഭിക്കുന്നു; അന്വേഷിക്കുന്ന
വന്‍ കണ്ടെത്തുന്നു; മുട്ടുന്നവനു തുറക്കും” (മത്താ. 
7:7,8; 21:22). “നിങ്ങള്‍ എന്നിലും [മാനസാന്തരത്തി
ലൂടെയും, വിശ്വാസത്തിലൂടെയും, സമര്‍പ്പണത്തിലൂ
ടെയും എന്നിലേക്ക്, എന്റെ നേതൃത്വത്തിന്‍ കീഴില്‍ 

വന്ന്] എന്റെ വചനം നിങ്ങളിലും വസിച്ചാല്‍ നിങ്ങള്‍ 
ഇച്ഛിക്കുന്നത് എന്തെങ്കിലും അപേക്ഷിപ്പിന്‍; അതു 
നിങ്ങള്‍ക്കു കിട്ടും” (യ�ോഹ. 15:7). എത്ര മഹത്തായ 
വാഗ്ദത്തം! എന്നാല്‍ ഈ പ്രതിഫലം നേടണമെങ്കില്‍ 
നാം ഈ രണ്ടു വ്യവസ്ഥകളെയും നിറവേറ്റണമെന്നത് 
ശ്രദ്ധിക്കണം. ദൈവത്തിന്റെ ഇഷ്ടത്തോടുള്ള പൂര്‍ണ്ണ 
പ�ൊരുത്തത്തില്‍ ദൈവത്തില്‍ വസിച്ചുക�ൊണ്ട് തി
രുവെഴുത്തില്‍ കാണുന്ന തന്റെ നിര്‍ദ്ദേശങ്ങള്‍ക്ക് 
എതിരായി ഒന്നും നാം ആവശ്യപ്പെടാതെ ഇരിക്കുന്നു 
എന്ന് ഉറപ്പുണ്ട് എങ്കില്‍, നമ്മുടെ പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍ക്ക് 
ഉത്തരം ലഭിക്കും എന്ന പൂര്‍ണ്ണ വിശ്വാസം നമുക്കുണ്ട്. 
“അപേക്ഷിപ്പിന്‍; എന്നാല്‍ നിങ്ങളുടെ സന്തോഷം 
പൂര്‍ണ്ണമാകും വണ്ണം നിങ്ങള്‍ക്കു ലഭിക്കും” (യ�ോഹ. 
16:24). യാചിക്കായ്കക�ൊണ്ട് ചിലര്‍ക്ക് ലഭിക്കുന്നില്ല; 
മറ്റു ചിലര്‍ യാചിക്കുന്നു എങ്കിലും തങ്ങളുടെ ഭ�ോഗ
ങ്ങളില്‍ ചെലവിടേണ്ടതിനു അതായത് ജഡത്തിന്റെ 
ആഗ്രഹത്തിനു വേണ്ടി വല്ലാതെ യാചിക്കക�ൊണ്ട് 
ഒന്നും ലഭിക്കുന്നില്ല (യാക്കൊ. 4:2,3). ദൈവത്തിന്റെ 
ഇച്ഛയ്ക്കും, ലക്ഷ്യങ്ങള്‍ക്കും, പദ്ധതികള്‍ക്കും, ക്രമീകര
ണത്തിനും അനുസൃതമായി മാത്രം യാചിക്കുവാന്‍ നാം 
ശ്രദ്ധാലുക്കളായിരിക്കണം. “ആത്മാവ�ോടു പ�ോരാടുന്ന 
ജഡമ�ോഹങ്ങളെ നാം വിട്ടകലണം” (1 പത്രൊ. 2:1).

പ്രാര്‍ത്ഥനക്കു ശക്തിയുണ്ട്. എന്തുക�ൊണ്ടെന്നാല്‍ 
നമ്മുടെ ബലഹീനതയും, ദൈവത്തിന്റെ അനന്തമായ 
ശക്തിയും, നമ്മുടെ ആവശ്യങ്ങളും, അവിടുത്തെ സമൃ
ദ്ധമായ സഹായവും തമ്മില്‍ ബന്ധിപ്പിക്കുന്ന കണ്ണി
യാണ് പ്രാര്‍ത്ഥന. മത്താ. 7:11 ല്‍ യേശു നമുക്ക് മഹ
ത്തായ ഉറപ്പു നല്‍കുന്നു: “അങ്ങനെ ദ�ോഷികളായ 
[വീഴ്ച ഭവിച്ച അവസ്ഥയില്‍ അപൂര്‍ണ്ണരായിരിക്കുന്ന] 
നിങ്ങള്‍ നിങ്ങളുടെ മക്കള്‍ക്ക് നല്ല ദാനങ്ങളെ ക�ൊ
ടുക്കുവാന്‍ അറിയുന്നുവെങ്കില്‍ സ്വര്‍ഗ്ഗസ്ഥനായ നി
ങ്ങളുടെ പിതാവ് തന്നോടു യാചിക്കുന്നവര്‍ക്കു നന്മ 
എത്ര അധികം ക�ൊടുക്കും?” മുന്‍പു പറഞ്ഞ അതേ 
വ്യവസ്ഥകള്‍ ഇവിടെയും നമ്മള്‍ കാണുന്നു. ആദ്യമാ
യി, നാം ദൈവത്തിനു സമര്‍പ്പണം ചെയ്ത് ക്രിസ്തുവിന്റെ 
നേതൃത്വത്തിന്‍ കീഴില്‍ വസിക്കേണ്ടതാണ്. എന്തിനെ
ന്നാല്‍ ദൈവത്തിനു സ്വയം സമര്‍പ്പിച്ച്, യേശുവില്‍ 
വസിക്കുന്നവര്‍ക്കു മാത്രമേ ദൈവത്തെ പിതാവ് എന്നു 
വിളിക്കുവാനാകൂ. രണ്ടാമതായി, “നല്ല ദാനങ്ങള്‍ക്ക്” 
അതായത് ദൈവം നമുക്കു നല്‍കുവാന്‍ പ്രിയപ്പെടുന്ന 
പരിശുദ്ധാത്മാവിനും അതിനു കൂട്ടായ കാര്യങ്ങള്‍ക്കും 
വേണ്ടി മാത്രമേ നാം അപേക്ഷിക്കാവൂ (ലൂക്കൊ. 11:13). 
അവിടുത്തെ അനുഗ്രഹങ്ങള്‍ക്കു പ്രാപ്തരാകണമെങ്കില്‍ 
നാം ദൈവസ്നേഹത്തില്‍ നമ്മെത്തന്നെ സൂക്ഷിക്കയും 



5 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

(യൂദാ. 21) നമ്മുടെ ഹൃദയങ്ങള്‍ ദൈവത്തോടു യ�ോ
ജിച്ചിരിക്കയും വേണം.

ദൈവത്തിന്റെ അതേ മന�ോഭാവത്തില്‍ നിന്നുക�ൊ
ണ്ടു പ്രാര്‍ത്ഥിച്ചാല്‍ നമുക്ക് എപ്പോഴും ദൈവത്തോടു 
അടുക്കുവാന്‍ സാധിക്കും എന്നതില്‍ ഉറപ്പുള്ളവരായി
രിക്കുക. സ്വാര്‍ത്ഥപരമായ താത്പര്യങ്ങള്‍ക്കു വേണ്ടി 
നാം പ്രാര്‍ത്ഥിക്കുമ്പോള്‍ ദൈവത്തോടു നാം യ�ോജിപ്പി
ലല്ല. “ദൈവം ആത്മാവു ആകുന്നു; അവനെ നമസ്ക്കരി
ക്കുന്നവര്‍ ആത്മാവിലും സത്യത്തിലും നമസ്ക്കരിക്കണം” 
(യ�ോഹ. 4:24). അതിനു പുറമെ, “ദൈവം സ്നേഹമാ
ണ്”; സ്നേഹിക്കാത്തവന്‍ ദൈവത്തെ അറിഞ്ഞിട്ടില്ല”; 
“സ്നേഹത്തില്‍ വസിക്കുന്നവന്‍ ദൈവത്തില്‍ വസി
ക്കുന്നു; ദൈവം അവനിലും വസിക്കുന്നു” (1 യ�ോഹ. 
4:8,16). ദൈവത്തെ പൂര്‍ണ്ണ ഹൃദയത്തോടും പൂര്‍ണ്ണ 
ആത്മാവ�ോടും പൂര്‍ണ്ണ മനസ്സോടും പൂര്‍ണ്ണ ശക്തിയ�ോ
ടും കൂടെ സ്നേഹിക്കുന്ന ദൈവ മക്കള്‍ക്കും (മര്‍ക്കൊ. 
12:30), തന്നോടുള്ള പൂര്‍ണ്ണ ഭക്തിയില്‍ തന്നെ പര
മമായി സ്നേഹിക്കുകയും പിതാവും പുത്രനും ഒന്നാ
യിരിക്കുന്നതുപ�ോലെ ആത്മാവില്‍ പിതാവിന�ോടും 
പുത്രന�ോടും ഒന്നായിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവര്‍ക്കും, 
ദൈവവചനത്താല്‍ നടത്തപ്പെടുകയും അതിന�ോടു 
പൂര്‍ണ്ണ കൂട്ടായ്മയിലായതിനാല്‍ ദൈവവചനത്തിനും 
അതില്‍ വെളിപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന ദൈവേഷ്ടത്തിനും 
വിപരീതമായി യാത�ൊന്നും അപേക്ഷിക്കാത്തവര്‍ക്കും, 
അവരുടെ ആവശ്യങ്ങള്‍ക്ക് അതീതമായ ഉറപ്പും, പ്രപ
ഞ്ചത്തിന്റെ ദൈവമായ, സൈന്യങ്ങളുടെ യഹ�ോവയ�ോ
ടും തന്റെ ഏകജാതനായ പുത്രനായ യേശുവിന�ോടും 
ഏറ്റവും അമൂല്യമായ ബന്ധവും ഉണ്ട് (1 യ�ോഹ. 1:3). 
“യഹ�ോവയായ ദൈവം സൂര്യനും പരിചയും ആകുന്നു; 
യഹ�ോവ കൃപയും മഹത്വവും നല്‍കുന്നു; നേര�ോടെ 
നടക്കുന്നവര്‍ക്കു അവന്‍ ഒരു നന്മയും മുടക്കുകയില്ല” 
(സങ്കീ. 84:11). നാം യേശുവിന്റെ നാമത്താല്‍ ദൈവ
ത്തിങ്കലേക്കു വരികയും, നമുക്ക് ദൈവത്തോടു കൂട്ടാ
യ്മയും ഉണ്ടെങ്കില്‍, നമ്മുടെ പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍ക്ക് ഉത്തരം 
ലഭിക്കും (യ�ോഹ. 15:16). “ദൈവത്തിന്റെ വാഗ്ദത്തങ്ങള്‍ 

എത്ര ഉണ്ടെങ്കിലും അവനില്‍ ഉവ്വ് എന്നത്രേ; അതു
ക�ൊണ്ട് ഞങ്ങളാല്‍ ദൈവത്തിനു മഹത്വം ഉണ്ടാകുമാറ് 
അവനില്‍ ആമേന്‍ എന്നും തന്നെ” (2 ക�ൊരി. 1:20).

ഏഴു തരം പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍
വിശാലമായ അര്‍ത്ഥത്തില്‍ പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ സം

ബ�ോധനയും, സ്തുതിയും, നന്ദിപ്രകാശനവും, ഏറ്റുപ
റച്ചിലും, യാചനയും, സംസര്‍ഗ്ഗവും, ഉറപ്പും ഉള്‍ക്കൊ
ള്ളുന്നു. ഇവ ഏഴു തരത്തിലുള്ള പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍ ആണ് 
അഥവാ ഏഴു ഘടകങ്ങളാണ് പ്രാര്‍ത്ഥനക്കുള്ളത്. 
അതില്‍ ഒന്നുപ�ോലും ഒഴിച്ചുകൂടാവുന്നതല്ല.

അതെ നമുക്ക്, “ദൈവത്തിനു (നന്ദി) സ്തോത്രം 
അര്‍പ്പിക്കാം, അത്യുന്നതനു നേര്‍ച്ചകളെ കഴിക്കാം” 
(സങ്കീ. 50:14).

പ്രാര്‍ത്ഥന ആരംഭിക്കുന്നത് ഒരു അഭിസംബ�ോധന
യ�ോടു കൂടെയാണ്, അതുവഴി നാം ദൈവത്തെയ�ോ, 
യേശുവിനെയ�ോ വിളിക്കുന്നു. സമര്‍പ്പിതര്‍ സാധാരണ
യായി പിതാവിന�ോടാണ് പ്രാര്‍ത്ഥിക്കേണ്ടതെങ്കിലും, 
പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ കര്‍ത്താവായ യേശുവിനെ അഭിസം
ബ�ോധന ചെയ്യുന്നതും ഉചിതം തന്നെ (2 തെസ്സ. 3:1-5; 
വെളി. 22:20,21). പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ദൈവത്തെ എങ്ങനെ 
അഭിസംബ�ോധന ചെയ്യണമെന്ന് നമ്മുടെ കര്‍ത്താവു 
നമ്മോടു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്: “നിങ്ങള്‍ ഇവ്വണ്ണം പ്രാര്‍ത്ഥി
പ്പിന്‍: സ്വര്‍ഗ്ഗസ്ഥനായ ഞങ്ങളുടെ പിതാവേ” (മത്താ. 
6:9; ലൂക്കൊ. 11:12). നമ്മുടെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവിനെ 
ഇത്തരത്തില്‍ അഭിസംബ�ോധന ചെയ്യുന്നതിലൂടെ 
ദൈവത്തോടുള്ള നമ്മുടെ മഹത്തായ അടുത്ത ബന്ധ
ത്തിന്റെ വൈകാരികതയിലേക്കും അവബ�ോധത്തിലേ
ക്കും നാം ആകര്‍ഷിക്കപ്പെടുന്നു. എത്ര അമൂല്യമായ 
ഒരു ബന്ധമാണ് നമുക്ക് ദൈവത്തോടുള്ളത്!

ദൈവം നല്‍കിത്തന്നിരിക്കുന്ന ധാരാളമായ ദാനങ്ങ
ള്‍ക്കായി തന്നെ സ്തുതിക്കുന്നതിനും പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ 
ഒരു വലിയ പങ്കുണ്ട്. ദൈവത്തെക്കുറിച്ചുള്ള നമ്മുടെ 
ശരിയായ വിലമതിപ്പും തന്നോടുള്ള നമ്മുടെ ഭയഭക്തി
യും അവനിത് ഉറപ്പിച്ചു ക�ൊടുക്കുന്നു. അവിടുത്തെ 
സര്‍വ്വശക്തമായ അസ്തിത്വത്തിന്റെയും, മഹത്തായ സ്വഭാ
വത്തിന്റെയും, ആശ്ചര്യമാര്‍ന്ന വേലകളുടെയും അത്ഭു
തങ്ങളെ നാം ആല�ോചിക്കുമ്പോള്‍ അവ നമ്മെ തന്നോട് 
അത്യധികം അടുത്തെത്തിക്കുന്നു. “യഹ�ോവയെ സ്തുതി
പ്പിന്‍; നമ്മുടെ ദൈവത്തിനു കീര്‍ത്തനം പാടുന്നത് നല്ലത്; 
അതു മന�ോഹരവും സ്തുതി ഉചിതവും” – യുക്തവും 
യ�ോജിച്ചതും തന്നെ (സങ്കീ. 147:1). “യഹ�ോവ വലിയ
വനും അത്യന്തം സ്തുത്യനും ആകുന്നു; അവന്റെ മഹിമ 
അഗ�ോചരമത്രെ” (സങ്കീ. 145:3).

നന്ദിയര്‍പ്പിക്കുന്നത് എത്ര മഹത്തായ അവകാശ



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 6

മാണ്: “നാം സ്തോത്രത്തോടെ അവന്റെ സന്നിധിയില്‍ 
ചെല്ലുക” (സങ്കീ. 95:2; 100:4; 2 ക�ൊരി. 9:11,12). 
നമുക്ക് അനുയ�ോജ്യമായ സമയത്ത് തന്റെ 
ഉപദേശം തേടുവാനുള്ള അവകാശം നമുക്കു 
നല്‍കിയിട്ടുണ്ട്. അതിനാല്‍, “എല്ലാറ്റിലും 
പ്രാര്‍ത്ഥനയാലും അപേക്ഷയാലും നി
ങ്ങളുടെ ആവശ്യങ്ങള്‍ സ്തോത്രത്തോടു 
കൂടെ ദൈവത്തോടു അറിയിക്കയത്രെ 
വേണ്ടത്” (ഫിലി. 4:6).

ഏറ്റുപറഞ്ഞുക�ൊണ്ടുള്ള പ്രാ
ര്‍ത്ഥന വളരെ പ്രാധാന്യമര്‍ഹിക്കുന്ന
താണ്. വാസ്തവത്തില്‍ ദൈവവുമായു
ള്ള നമ്മുടെ കൂട്ടായ്മയുടെ അടിസ്ഥാനം 
ഇതാണ്. “തന്റെ ലംഘനങ്ങളെ മറയ്ക്കു
ന്നവനു ശുഭം വരികയില്ല; അവയെ ഏറ്റു 
പറഞ്ഞ് ഉപേക്ഷിക്കുന്നവന�ോ കരുണ 
ലഭിക്കും” (സദൃ. 28:13). ദൈവത്തിന്റെയ�ോ യേ
ശുവിന്റെയ�ോ മുമ്പില്‍ നമ്മുടെ തെറ്റുകളെ ഏറ്റു പറ
ഞ്ഞുക�ൊണ്ട് പിതാവിന്റെ സ്നേഹാര്‍ദ്രമായ ദയയെ 
അന്വേഷിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലാ എന്നു ചിലര്‍ പറയുന്ന
തുപ�ോലെയുള്ള നിലയില്‍ നാം ഒരിക്കലും ആകരുത്. 
തന്നില്‍ പാപങ്ങളും തെറ്റുകളും ഉണ്ട് എന്നതിനെ 
നിരാകരിക്കുകയും, ക്ഷമക്കായി ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശ്വാ
സത്താല്‍ ദൈവത്തിങ്കലേക്കു വരാതിരിക്കുകയും ചെ
യ്യുന്നവര്‍ക്കെതിരെ മാഞ്ഞു കിട്ടാത്തതും ക്ഷമിക്കാനാ
വാത്തതുമായ പാപങ്ങളുടെ വലിയ കൂമ്പാരം തന്നെ 
ചുമത്തപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ഈ കാരണത്താല്‍ അവര്‍ക്ക് (ഒരു 
വലിയ അളവിലെങ്കിലും) സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവിന�ോടും 
പുത്രനായ യേശുവിന�ോടുമുള്ള കൂട്ടായ്മ നഷ്ടപ്പെടുക
യും അവര്‍ “നീതിപാതകളില്‍” നടക്കുന്നതില്‍ ഉപേക്ഷ 
വിചാരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു (സങ്കീ. 23:3).

മുകളില്‍ വിവരിച്ചതുപ�ോലെ നല്ല കാര്യങ്ങള്‍ക്കു
വേണ്ടി ശബ്ദരൂപേണയ�ോ നിശബ്ദമായ�ോ യേശുവിന്റെ 
നാമത്തില്‍ ദൈവത്തിങ്കലേക്കുയരുന്ന ഹൃദയത്തിന്റെ 
നിഷ്കപടമായ ആഗ്രഹമാണ് യാചനയ�ോടു കൂടിയ 
പ്രാര്‍ത്ഥന.

പിതാവിന�ോടും പുത്രന�ോടുമുള്ള സംസര്‍ഗ്ഗം 
എന്നത് പ്രാര്‍ത്ഥനയുടെ ഏറ്റവും അമൂല്യമായ ഘടക
മാണ് (1 യ�ോഹ. 1:3; 2 യ�ോഹ. 3). നമ്മുടെ പ�ൊതു താ
ത്പര്യങ്ങളിലും, അവര�ോടുള്ള ആത്മാവിന്റെ കൂട്ടായ്മ
യിലും (യ�ോഹ. 17:21-23), അവര�ോടുള്ള അഗാധമായ 
ബന്ധത്തിലും, അവരില്‍ നിന്നും അനേകം അനുഗ്രഹ
ങ്ങള്‍ നാം കൈപ്പറ്റുന്നതിലും, അവര�ോടുള്ള ആത്മീയ 
സംവേദനത്തിലും നമുക്ക് അവര�ോടു “കൂട്ടായ്മ” (ക�ൊ

യ്നോനിയ (ഗ്രീക്ക്), പങ്കാളിത്തം, ഓഹരി, സംസര്‍ഗ്ഗം) 
ഉണ്ട്. അവിടുന്ന് നമ്മോടു അടുത്തുവരും എന്ന ഉറപ്പു 

നല്‍കിക്കൊണ്ട് എത്ര ആദരവ�ോടെയും സ്നേ
ഹത്തോടെയുമാണ് തന്നോടുള്ള കൂട്ടായ്മ

യിലേക്കു താന്‍ നമ്മെ ക്ഷണിക്കുന്നത്! 
എന്നാല്‍ നാം നിര്‍മ്മല ഹൃദയത്തോടും 
വെടിപ്പുള്ള കൈകള�ോടും കൂടെ തന്റെ 
അടുക്കല്‍ ചെല്ലേണ്ടതാണ് (സങ്കീ. 
24:3-5; യാക്കോ. 4:8). സമര്‍പ്പിതനായ 
ഒരു പൈതല്‍ ദൈവത്തെ “ഞങ്ങളുടെ 
പിതാവേ” എന്നു വിളിക്കുന്നതിലും ആ 
പിതാവിന്റെ പിതൃപരിചരണം ആസ്വ
ദിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിലും യഹ�ോവ 

അത്യധികം സന്തോഷിക്കുന്നു!
അവസാനത്തേതും, ഒരുപ�ോലെ പ്രാ

ധാന്യവുമായ പ്രാര്‍ത്ഥനയാണ് വാഗ്ദാനങ്ങ
ളില്‍ ഊന്നിയുള്ള പ്രാര്‍ത്ഥന. ആ അവകാശം 

എത്ര അമൂല്യമാണ്! നാം അവയെ വിശ്വാസത്താല്‍ 
അവകാശമാക്കുന്നതുപ�ോലെ ദൈവത്തിന്റെ കൃപയാ
ര്‍ന്ന വാഗ്ദത്തങ്ങളെ നമ്മുടേതാക്കുന്നതിനു അവയാല്‍ 
നമ്മെത്തന്നെ ഓര്‍മ്മപ്പെടുത്തുന്നു. നമുക്ക് പ്രാര്‍ത്ഥ
നയ്ക്ക് യാത�ൊരു ഉറപ്പും ഇല്ലായിരുന്നെങ്കില്‍ അതില്‍ 
വിശ്വസിക്കുന്നത് വൃഥാവാകുമായിരുന്നു. അതായത് 
നാം വിശ്വാസത്തോടെ പ്രാര്‍ത്ഥന കഴിക്കയില്ലായിരു
ന്നു. “വിശുദ്ധ മന്ദിരത്തിലേക്കുള്ള പ്രവേശനത്തിനു 
ധൈര്യവും ദൈവാലയത്തിന്മേല്‍ ഒരു മഹാപുര�ോ
ഹിതനും നമുക്കുള്ളതുക�ൊണ്ട് നാം ദുര്‍മനഃസാക്ഷി 
നീങ്ങുമാറ് ഹൃദയങ്ങളില്‍ തളിക്കപ്പെട്ടവരും ശുദ്ധവെ
ള്ളത്തില്‍ ശരീരം കഴുകപ്പെട്ടവരുമായി – “വചനത്തോ
ടു കൂടിയ ജലസ്നാനം” – വിശ്വാസത്തിന്റെ പൂര്‍ണ്ണ 
നിശ്ചയം പൂണ്ട് പരമാര്‍ത്ഥ ഹൃദയത്തോടെ അടുത്തു 
ചെല്ലുക (എബ്രാ. 10:21,22; എഫെ. 5:26).

പ്രാര്‍ത്ഥനയുടെ ആവശ്യത്തെക്കുറിച്ചും പ്രാര്‍ത്ഥ
നയുടെ ശക്തിയെക്കുറിച്ചും യേശു നമുക്കു മഹ

ത്തായ ഉദാഹരണം 
ന ല്‍കി   യ ി ട്ടുണ്ട്  . 
തന്റെ പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍ 
പാപത്തിന്റെ ഏറ്റുപ
റച്ചില്‍ ഒഴിച്ച് മറ്റെ
ല്ലാ ഘടകങ്ങളെയും 
ഉദാഹരിക്കുന്നതാ
ണ്. ​എന്തുക�ൊണ്ടെ

ന്നാല്‍ തനിക്കൊന്നും ഏറ്റു പറയാനില്ലായിരുന്നു. 
എന്നാല്‍ താന്‍ തന്റെ പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ പിതാവിലുള്ള 

ഏഴുതരം  
പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍

സംബ�ോധന
സ്തുതി

കൃതജ്ഞതാ പ്രകാശം
യാചന

ഏറ്റുപറച്ചില്‍
സംസര്‍ഗ്ഗം

ഉറപ്പ്



7 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

തന്റെ ആശ്രയം അംഗീകരിച്ചിരുന്നു. പ്രാര്‍ത്ഥനയു
ടെ ഏഴ് ഘടകങ്ങളും ഒരു പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ തന്നെ 
ഉള്‍ക്കൊള്ളിച്ചിരിക്കണമെന്നു നിര്‍ബന്ധമില്ല. ഉദാ. 
മത്താ. 11:25 ല്‍ രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന യേശുവി
ന്റെ പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ അഭിസംബ�ോധനയും, നന്ദിയര്‍പ്പ
ണവും, ഉറപ്പും മാത്രമെ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ളു. ദൈവീക 
പദ്ധതി മനസലിവും താഴ്മയും ഉള്ളവര്‍ക്ക് വെളിപ്പെ
ടുത്തിയിരിക്കയാലും സ്വയമതിപ്പിനാല്‍ ജ്ഞാനികളാ
യവര്‍ക്കും, ധാര്‍ഷ്ട്യക്കാര്‍ക്കും, തലക്കനമുള്ളവര്‍ക്കും 
മറച്ചിരിക്കുന്നതിനാലും ഉറപ്പോടെ താന്‍ ദൈവത്തി
നു നന്ദിയര്‍പ്പിക്കുന്നു. ലാസറിന്റെ കല്ലറയ്ക്കു മുന്നിലെ 
പ്രാര്‍ത്ഥനയിലും (യ�ോഹ. 11:41,42) ഈ മൂന്നു ഘട
കങ്ങളെ അടങ്ങിയിട്ടുള്ളു. ലാസറിന്റെ ഉയിര്‍ത്തെഴു
ന്നേല്‍പ്പിനായി താന്‍ പിതാവിന�ോടു മുന്നമേ അപേ
ക്ഷിച്ചിരുന്നു എന്നു ഈ പ്രാര്‍ത്ഥന സൂചിപ്പിക്കുന്നു. 
യ�ോഹ. 17 ലെ മഹാപുര�ോഹിതന്‍ എന്ന നിലയിലുള്ള 
പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ സംബ�ോധനയും, യാചനയും, ഉറപ്പും 
ഉണ്ടെങ്കിലും അതിന്റെ പ്രധാനഭാഗം ദൈവത്തോടുള്ള 
കൂട്ടായ്മ (സംസര്‍ഗ്ഗം) ആണ്.‌ തന്റെ എല്ലാ പ്രാര്‍ത്ഥനയി
ലും വിധേയത്വത്തിന്റെ ആത്മാവ് അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. 
അതു പ്രത്യേകമായും ഗത്സമനയിലെ പ്രാര്‍ത്ഥനകളില്‍ 
കാണാനാകും. ദൈവത്തോടുള്ള തന്റെ ഐക്യത, 
പ്രാര്‍ത്ഥനയെ തനിക്കു ഏറ്റവും ഉചിതവും സ്വാഭാ
വികവുമായ കാര്യമാക്കി മാറ്റി. പുലര്‍ക്കാലങ്ങളിലും 
വൈകുന്നേരങ്ങളിലും, ഭക്ഷണ സമയങ്ങളിലും, ഉചി
തമായ മറ്റെല്ലാ സാഹചര്യങ്ങളിലും താന്‍ നിരന്തരം 
പ്രാര്‍ത്ഥിച്ചിരുന്നു എന്ന് നമുക്ക് ഉറപ്പിക്കാം. എന്തെന്നാ
ല്‍, തന്റെ ഹൃദയത്തിലെ നിഷ്കപടമായ ആഗ്രഹങ്ങള്‍ 
എപ്പോഴും ദൈവത്തിങ്കലേക്ക് എത്തിയിരുന്നു. അവ 
ആവശ്യപ്പെടുംപ�ോലെ രഹസ്യത്തിലും പരസ്യത്തിലും, 
ദൈവത്തിനും ക്രിസ്തുവിനും ഉചിതമായ മാര്‍ഗ്ഗത്തില്‍ 
വാക്കുകളില്‍ പ്രകടിപ്പിക്കപ്പെട്ടു.

എന്റെ പ്രിയ സഹ�ോദരങ്ങളെ നമ്മുടെ വിശ്വാസം 
അടിക്കടി പ്രത്യേകമായ പരിശ�ോധനകള്‍ക്ക് വിധേയ
മാകുകയും, ചില സമയങ്ങളില്‍ സകലവും നമ്മുടെ 
താത്പര്യങ്ങള്‍ക്കും പ്രതീക്ഷകള്‍ക്കും വിപരീതമായി
ത്തീരുന്നുവെന്നു ത�ോന്നുകയും ചെയ്യാം. അപ്പോള്‍ 
ദൈവത്തിന്റെ സാന്നിദ്ധ്യം നമുക്കു കണ്ടെത്താനാ
കാതെ വരുമ്പോള്‍ ദൈവത്തില്‍ വിശ്വസിക്കുവാന്‍ 
നമുക്കു കഴിയുമ�ോ? കാഴ്ചയാല്‍ നമുക്കു നടക്കുവാ
നാകാത്തപ്പോള്‍, വിശ്വാസത്താല്‍ തന്നോട�ൊപ്പം 
നടക്കാനാകുമ�ോ? ദുര്‍ദ്ദിവസത്തില്‍ (നാം ഇപ്പോള്‍ 
ജീവിക്കുന്ന കാലത്തില്‍) എതിര്‍പ്പാനും സകലവും 
സമാപിച്ചിട്ട് ഉറച്ചു നില്‍പ്പാനും കഴിയേണ്ടതിനു നാം 

ദൈവത്തിന്റെ സര്‍വ്വായുധവര്‍ഗ്ഗം ധരിച്ചിട്ടുണ്ടോ, നാം 
പൂര്‍ണ്ണമായും സജ്ജരാണ�ോ? (എഫെ. 6:13). ക്രിസ്തു 
നമ്മുടെ ഹൃദയത്തില്‍ വിശ്വാസത്താല്‍ വാഴുകയും, 
തത്വജ്ഞാനവും വെറും വഞ്ചനയും ക�ൊണ്ട് ആരും 
നമ്മെ കവര്‍ന്നു കളയാതിരിപ്പാന്‍ നാം തന്നില്‍ വേ
രൂന്നിയും ആത്മീയവര്‍ദ്ധന പ്രാപിച്ചും നമുക്ക് ഉപദേ
ശിച്ചു തന്നതിന�ൊത്തവണ്ണം വിശ്വാസത്തില്‍ ഉറച്ചും 
സ്തോത്രത്തില്‍ കവിഞ്ഞും ഇരിക്കുന്നുവ�ോ? “അവനില്‍ 
വേരൂന്നിയും ആത്മിക വര്‍ദ്ധന പ്രാപിച്ചും നിങ്ങള്‍ക്കു 
ഉപദേശിച്ചു തന്നതിന�ൊത്തവണ്ണം വിശ്വാസത്താല്‍ 
ഉറച്ചും സ്തോത്രത്തില്‍ കവിഞ്ഞും ഇരിപ്പിന്‍” (ക�ൊല�ൊ. 
2:6,7 NKJ).

നന്ദിയര്‍പ്പിക്കേണ്ട കാര്യങ്ങള്‍
എന്റെ ക്ലേശങ്ങള്‍ എന്നെ രൂപപ്പെടുത്തുകയാലും 

എന്നെ ശക്തനാക്കി തീര്‍ക്കുകയാലും ഞാന്‍ ജീവിച്ചിരു
ന്ന് യഹ�ോവയുടെ സത്യം യഥാസമയം ആസ്വദിക്കാന്‍ 
പ്രാപ്തനാക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിന് നന്ദിയര്‍പ്പിക്കണം.

കൃതജ്ഞത ജീവിതത്തിനു പൂര്‍ണ്ണത നല്‍കുന്നു. 
നമുക്ക് എന്തു കൈവശമുണ്ടോ അവയെ നമുക്ക് 
മതിയായതായി കൃതജ്ഞത മാറ്റിയെടുക്കുന്നു. അത് 
എതിര്‍പ്പിനെ അംഗീകരണമായും, അവ്യവസ്ഥയെ ക്ര
മമായും, സംഭ്രാന്തിയെ വ്യക്തതയായും മാറ്റിയെടുക്കു
ന്നു. അതിനു ഒരു നേരത്തെ ഭക്ഷണത്തെ വിരുന്നായും, 
ഒരു വീടിനെ ഭവനമായും, ഒരു അപരിചിതനെ ഒരു 
സുഹൃത്തായും മാറ്റാനാകും.

ദൈവത്തിന്റെ സമര്‍പ്പിതരായ മക്കള്‍ എന്ന 
നിലയില്‍ നാം ഇന്ന് എങ്ങനെയാണ�ോ ഉള്ളത് ആ 
അവസ്ഥയിലേക്കു നമ്മെ വളര്‍ത്തിയെടുക്കുന്നതിനു 
നമ്മുടെ മുമ്പില്‍ ചില സ്വഭാവ ഗുണങ്ങള്‍ വച്ചു തന്ന 
നല്ല രക്ഷകര്‍തൃത്വ കഴിവുകളുള്ള പിതാവും മാതാവും 
നമുക്കുള്ളതിന് നാം നന്ദിയര്‍പ്പിക്കണം.

നിങ്ങള്‍ക്കു വന്നു ചേര്‍ന്നിരിക്കുന്ന സകല കാര്യ
ങ്ങള്‍ക്കും നന്ദിയുള്ളവരായിരിക്കുന്ന സ്വഭാവം നാം 
വളര്‍ത്തിയെടുക്കണം. നിങ്ങളുടെ പുര�ോഗതിക്ക് കാര
ണമായിരിക്കുന്ന സകല കാര്യങ്ങള്‍ക്കും ഇടവിടാതെ 
നന്ദിയര്‍പ്പിക്കുക; ആകയാല്‍ നിങ്ങളുടെ നന്ദിയര്‍പ്പണ
ത്തില്‍ സകല കാര്യങ്ങളും ഉള്‍പ്പെടുത്തുക.

ശ�ോഭയുള്ള ഒരു ശരത്ക്കാല ദിനത്തില്‍ ആകര്‍ഷ
കവും വര്‍ണ്ണാഭവുമായ നിറങ്ങള�ോടു കൂടിയ ഇലകളാ
ല്‍ വൃക്ഷങ്ങള്‍ നിറഞ്ഞു നില്‍ക്കുന്ന അവസരത്തില്‍ 
വൃക്ഷങ്ങള്‍ക്കിടയിലൂടെ സ്വസ്ഥമായി നടക്കുമ്പോള്‍ 
നിങ്ങള്‍ക്കു ലഭിച്ചിരിക്കുന്ന അനുഗ്രഹങ്ങളെ ഓര്‍ത്തു 
ന�ോക്കുക. നാം നന്ദിയര്‍പ്പിക്കേണ്ട ഇത്തരം അനേകം 
കാര്യങ്ങളുണ്ട്. ഈ സൗന്ദര്യത്തെ വെറും നിസാരമെ



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 8

ന്നു കാണുന്നത് എത്ര എളുപ്പ
മാണ്!

നാം നന്ദിയര്‍പ്പിക്കുമ്പോള്‍, 
നാം ശബ്ദിക്കുന്ന വാക്കുകളിലൂ
ടെ അല്ല, മറിച്ച് നാം സംസാരി
ക്കുന്ന വാക്കുകള്‍ക്കനുസൃതമാ
യി എങ്ങനെ നാം ജീവിക്കുന്നു 
എന്നതിലൂടെയാണ് ഉന്നത
മായ വിലമതിപ്പ് പ്രകടമാകുന്ന
ത് എന്ന കാര്യം നമ്മുടെ മന
സ്സില്‍ സംഗ്രഹിച്ചു ക�ൊള്ളണം. 
പുഞ്ചിരി നിങ്ങളുടെ മുഖപ്രസാ
ദത്തെ ഉയര്‍ത്തുന്നു. നിങ്ങള്‍ 
ചിരിക്കുമ്പോള്‍ സന്തോഷത്തിന്റെ ഹ�ോര്‍മോണ്‍ 
പുറപ്പെടുവിക്കുന്നു. നാം മറ്റുള്ളവരുമായി നമ്മുടെ 
സന്തോഷത്തെ പങ്കുവയ്ക്കുമ്പോള്‍ ഈ ഹ�ോര്‍മോണു
കള്‍ ഉയരുന്നതായി കാണുന്നു.

രാജ്യത്തിന്റെ അനുഗ്രഹങ്ങളിലേക്കു നമ്മെ ഒരുക്കു
ന്നതിനായുള്ള സമര്‍പ്പിത ലക്ഷ്യങ്ങളിലേക്കു എത്തി
ക്കുന്നതിനു മറ്റൊരു അവസരവുമായി പുലരിയില്‍ 
ഉറക്കമുണരുന്നതില്‍ നാം എത്ര നന്ദിയുള്ളവരാണ്. 
നിങ്ങളില്‍ ആയിരിക്കുന്ന : ജീവനും, സ്നേഹവും, അനുക
മ്പയും സകലര്‍ക്കും ദയയുള്ള പ്രവൃത്തി ചെയ്യുവാനുള്ള 
പ്രത്യാശയെ പ്രച�ോദിപ്പിക്കുന്നതായിരിക്കട്ടെ.

ഏറ്റവും ലളിതമായ കാര്യങ്ങള്‍ തുടങ്ങി ജീവിതം 
മാറ്റിമറിക്കുന്ന കാര്യങ്ങള്‍ക്കു വരെ നാം നന്ദിയുള്ള
വരായിരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. എന്നാല്‍ ചില സമയങ്ങളില്‍ 
നമ്മുടെ ഭയങ്ങളാലും നിഷേധാത്മക ചിന്തകളാലും 
അവ മറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഓര�ോ ദിനാരംഭത്തിലും ദൈവം 
നമ്മെ ഉണര്‍ത്തിയിരിക്കുന്നു എന്നുള്ള മഹത്തായ 
കാര്യത്തിനു നന്ദിയുള്ളവരായിത്തീരുന്നതായിരിക്കട്ടെ 
നമ്മുടെ നന്ദിയര്‍പ്പണത്തിലുള്ള ഏറ്റവും മഹത്തായ 
സ്മരണ!

1897 ല്‍ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച ഒരു ഗാനത്തിന്റെ വരികളെ 
നമുക്ക് അവലംബമാക്കാം: നിങ്ങളുടെ അനുഗ്രഹങ്ങ
ളെ എണ്ണി, അവയെ ഒന്നൊന്നായി പേര്‍ പറവിന്‍. 
ആ ഗാനത്തിന്റെ അവസാന പദ്യശകലം നമ്മുടെ 
സമര്‍പ്പണ ചിന്തയെ പിന്‍തുണക്കുന്നു: “ചെറുത�ോ 
വലുത�ോ ആയ സംഘര്‍ഷത്തിനിടയിലും ഭീരുവാക
രുത്, ദൈവം എല്ലാറ്റിനും മീതെ ഉണ്ട്”.

നന്ദി പ്രകാശനവും അങ്ങനെ തന്നെ
നന്ദിപ്രകടനം ഭൂമിയിലെമ്പാടുമുള്ള സമൂഹങ്ങ

ള്‍ക്കിടയില്‍ വളരെക്കാലങ്ങളായി വിലമതിക്കപ്പെ
ട്ടിരിക്കുന്നു. ജനസമൂഹങ്ങളെ ഒരുമിച്ചു നിര്‍ത്തി 

ബന്ധത്തെ ദൃഢീകരിക്കുന്നതി
നു ഇതു സഹായിച്ചു. നേരെ 
മറിച്ച്, ഉപകാര സ്മരണ ഇല്ലാ
ത്ത പെരുമാറ്റം പ�ൊതുവെ 
അപകീര്‍ത്തികരവും നിന്ദ്യവു
മായി കണക്കാക്കപ്പെടുന്നു. 
നന്ദി പ്രകാശിതമായ വികാരം 
എല്ലായ് പ്പോഴും ശബ്ദരൂപേണ 
പ്രകടിപ്പിക്കപ്പെടുന്നില്ലായെ
ങ്കില്‍ പ�ോലും, പ�ൊതുവായി 
പറഞ്ഞാല്‍ ചില അളവിലെങ്കി
ലും നന്ദിയുള്ളവരായി ത�ോന്നി
ക്കുന്നത് മനുഷ്യസ്വഭാവത്തില്‍ 

സഹജമാണെന്നു ത�ോന്നുന്നു. ദൈവത്തിന്റെ വാഗ്ദ
ത്തങ്ങള്‍ക്കു നാം വളരെ നന്ദിയുള്ളവരാണ്; എന്നാല്‍ 
ഇതു സ്വാര്‍ത്ഥപരമായ ഒരു നന്ദിയര്‍പ്പണമല്ല. ദൈവം 
“ഭൂമിയിലെ സകല വംശങ്ങളെയും അനുഗ്രഹിക്കും” 
(ഉല്പ. 12:3) എന്നു വാഗ്ദത്തം ചെയ്തിട്ടുള്ളതിനാലാണ് 
നാം അവന�ോടു നന്ദിയുള്ളവരായിരിക്കുന്നത്. മനു
ഷ്യവര്‍ഗ്ഗത്തെ ശാപത്തില്‍ നിന്നും രക്ഷിപ്പാന്‍ തന്റെ 
പുത്രനെ നല്‍കുവാന്‍ തക്കവണ്ണം വീഴ്ച ഭവിച്ച മനുഷ്യ
വര്‍ഗ്ഗത്തോടു പ്രസാദം ത�ോന്നിയതിനു നാം ദൈവ
ത്തോടു നന്ദിയുള്ളവരാണ്.

നമുക്കു നല്‍കിയിരിക്കുന്ന നിരവധിയായ അനുഗ്ര
ഹങ്ങള്‍ക്ക് ദൈവത്തോടു എങ്ങനെ നന്ദി പ്രകാശി
പ്പിക്കും എന്നു ഒരുവന്‍ ച�ോദിച്ചേക്കാം. ഇതെങ്ങനെ 
എന്നു പറഞ്ഞു തന്നിരിക്കുന്നു: ശുശ്രൂഷ കൃതജ്ഞ
താ സൂചകമായ പ്രവര്‍ത്തിയാകുന്നു! ദൈവീക ഉദ്ദേ
ശ്യത്തിനും ദൈവ ജനത്തിനും നേര്‍ക്കുള്ള നമ്മുടെ 
ആത്മാര്‍ത്ഥമായ ശുശ്രൂഷയാല്‍ അവന�ോടുള്ള നന്ദി 
നാം കരേറ്റുന്നു. ഇത് വിവിധ രീതിയില്‍ പ്രകടിപ്പിക്കാം. 
ട്രാക്റ്റ് വിതരണത്തിലൂടെ ആകാം, ബൈബിള്‍ പഠന
ത്തിനു ഭവനം തുറന്നു ക�ൊടുക്കുന്നതിലൂടെ ആകാം, 
ആശുപത്രിയില്‍ കഴിയുന്ന ര�ോഗികളായവരെയ�ോ, 
മരണാവസ്ഥയിലായിരിക്കുന്നവരെയ�ോ സന്ദര്‍ശിക്കു
ന്നതിലൂടെയാകാം അഥവാ ഒരുവന്റെ ദിവസേനയുള്ള 
ചുമതലകളെ ഹൃദ്യവും സത്യസന്ധവുമായ രീതിയില്‍ 
നിറവേറ്റുന്നതിലൂടെയും ആകാം. കൃതജ്ഞത ക്രിസ്ത്യാ
നിയുടെ സ്വഭാവത്തിന്റെ വസ്ത്രമായിത്തീര്‍ന്നിരിക്കുന്നു; 
നന്ദിപ്രകാശനത്തെ വളരെയധികം വിലമതിക്കുകയും 
വേണം. ദൈവത്തോടു നന്ദിയുള്ളവരായിരിക്കുമ്പോള്‍ 
തന്നെ നമ്മുടെ സ്വഭാവം സാരമായി അഭിവൃദ്ധിപ്പെടും. 
ബുദ്ധിമുട്ടുള്ള സന്ദര്‍ഭങ്ങളില്‍ നമ്മുടെ കാഴ്ച്ചപ്പാടുകള്‍ 
ഭേദപ്പെടുവാന്‍ സഹായിക്കുന്നു. നാം പരാതിപ്പെടു



9 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

വാനുള്ള സാധ്യതകള്‍ കുറയുകയും മറ്റുള്ളവരെ കഷ്ട
ങ്ങളില്‍ സഹായിക്കുവാന്‍ മനസ്സുള്ളവരാകുകയും 
ചെയ്യുന്നു. നാം നമ്മുടെ ആവശ്യങ്ങളെ കരുതുന്നതു 
കുറയുകയും മറ്റുള്ളവരുടെ ആവശ്യങ്ങളെക്കുറിച്ച് 
കൂടുതല്‍ വിചാരപ്പെടുകയും ചെയ്യും. ക്രിസ്തുവില്‍ പ്രിയ 
വിശ്വസ്തരായ ഏവരുമേ, ഇതു നമുക്ക് നന്ദിയര്‍പ്പിക്കു
വാനുള്ള സന്ദര്‍ഭമാണ്. ഇത്തരം അളക്കാനാവാത്ത 
അനുഗ്രഹങ്ങള്‍ക്ക് ദൈവത്തിനു സ്തുതിയും സ്തോത്ര
വും അര്‍പ്പിക്കുവാന്‍ ഒരു പ്രത്യേക ദിവസം മാത്രമേ 
നാം നീക്കിവയ്ക്കേണ്ടതുള്ളോ? പ�ോരാ. അവന്‍ നമുക്കു 
നല്‍കിയിരിക്കുന്ന പലമടങ്ങായ അനുഗ്രഹങ്ങള്‍ക്ക് 
ദിനംപ്രതി നാം അവനു നമ്മുടെ ഹൃദയങ്കമമായ നന്ദി
യര്‍പ്പിക്കുന്നു. നാം വെറും പരദേശികളും അന്യരും 
ആയിരിക്കുന്ന ഈ ദേശത്തും നമുക്കു വഴിയ�ൊരുക്കി 
അറിവിലും കൃപയിലും വളരുവാനും, സത്യത്തിന്റെ 
ഉദ്ദേശ്യത്തെ അഭിവൃദ്ധിപ്പെടുത്തുവാനുമായി വിലമതി
ക്കുവാനാകാത്ത അനുഗ്രഹങ്ങളും ആനുകൂല്യങ്ങളും 
ക്രമീകരിച്ചതിനു ദൈവത്തിനു സ്തോത്രം; നമ്മെ അന്ധ
കാരത്തില്‍ നിന്നും വിടുവിച്ച് വെളിച്ചത്തിന്റെയും 
സമാധാനത്തിന്റെയും രാജ്യത്തിലാക്കി വെച്ചിരിക്കു
ന്നതിനാലും തന്റെ രാജ്യത്തിലേക്കു വിളിച്ചതിനാലും 
ദൈവത്തിനു സ്തോത്രം.

സമയമെടുത്ത് ചിന്തിച്ചു ന�ോക്കൂ! നമ്മുടെ സ്വാഭാ
വിക കാഴ്ചശക്തിക്കും മറഞ്ഞ് അനുഗ്രഹസമൃദ്ധിയുടെ 
പ്രതീകമായ ക�ൊമ്പിരിക്കുന്നു. ആകയാല്‍ സാധാരണ 
മനുഷ്യനു അവയെ ദര്‍ശിക്കുവാനാകില്ല. ചിലപ്പോള്‍ 
അത് അവനു യാത�ൊരു മൂല്യവുമില്ലാത്ത സമൃദ്ധിയു
ടെ ക�ൊമ്പായിരിക്കാം. എന്നാല്‍ വിശ്വാസത്തിന്റെ 
കണ്ണുകള്‍ അതിനെ വ്യക്തമായി മനസ്സിലാക്കുകയും, 
ഇവയുടെ ദാതാവായ ദൈവത്തിനു നന്ദിയര്‍പ്പിക്കുവാന്‍ 
അവരുടെ വിശ്വാസഹൃദയങ്ങള്‍ ചലിക്കുകയും ചെയ്യു
ന്നു. അങ്ങനെ നമ്മുടെ പ്രാര്‍ത്ഥനയില്‍ ദൈവത്തോടു 
സ്തോത്രം എന്നു പറയുമ്പോള്‍ അവന്‍ നല്‍കിത്തന്ന 
എണ്ണിക്കൂടാനാകാത്ത അനുഗ്രഹങ്ങളെ മനസ്സില്‍ കണ
ക്കാക്കുക: “ദൈവമേ, നിന്റെ വിചാരങ്ങള്‍ എനിക്കു 
എത്ര ഘനമായവ! അവയുടെ ആകെത്തുകയും എത്ര 
വലിയതു! അവയെ എണ്ണിയാല്‍ മണലിനേക്കാള്‍ 
അധികം; ഞാന്‍ ഉണരുമ്പോള്‍ ഇനിയും ഞാന്‍ നിന്റെ 
അടുക്കല്‍ ഇരിക്കുന്നു (സങ്കീ. 139:17,18).

വെളിച്ചത്തിന്റെ മക്കളും, നമ്മുടെ രക്ഷകനും രാജാ
വുമായ ക്രിസ്തുവിന്റെ പ്രജകളും (1 തിമ�ൊ. 6:15) എന്ന 
നിലയില്‍, നാം ദിനംത�ോറും വര്‍ഷം ത�ോറും ദൈവ
ത്തിന്റെ മുഖപ്രസാദത്തിന്റെയും തന്റെ വചനത്തിന്റെ
യും വെളിച്ചത്തിന്‍ അറിവില്‍ നിന്നും അറിവിലേക്കും 

കൃപയില്‍ നിന്നു കൃപയിലേക്കും നടന്നുക�ൊണ്ടിരിക്കു
ന്നു. സഭയ്ക്കും ല�ോകത്തിനുമുള്ള രക്ഷയെക്കുറിച്ചുള്ള 
തന്റെ മഹാപദ്ധതിയെക്കുറിച്ച് നാം കൂടുതല്‍ മനസ്സി
ലാക്കിയിരിക്കയാല്‍ പണ്ടത്തെ അജ്ഞതയുടെയും 
അന്ധവിശ്വാസത്തിന്റെയും തെറ്റുകള്‍ സത്യത്താലും 
നിര്‍മ്മലമായ ദൈവവചനത്തിലുള്ള ബുദ്ധിപരമായ 
വിശ്വാസത്താലും മാറ്റപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ദിവസേന, ദൈ
വവചനത്തിന്റെ സത്യത്താല്‍ നാം കൂടുതല്‍ കൂടുതല്‍ 
പ്രകാശിതരാകുമ്പോള്‍ നമ്മുടെ രാജാവിനു കീഴ് 
പ്പെടാന്‍ നമ്മെത്തന്നെ പൂര്‍ണ്ണമായി ക�ൊണ്ടുവരുവാന്‍ 
നമ്മള്‍ ശ്രമിക്കുന്നു. അതിനനുസരണമായി, അന്ധകാര 
ശക്തിയില്‍ നിന്നും വിടുവിക്കപ്പെട്ട നാം ജീവിതത്തില്‍ 
പൂര്‍ണ്ണമായ കൃതജ്ഞതയ�ോടെ ദൈവീക സാദൃശ്യ
ത്തിനു അനുസൃതമായി കൂടുതല്‍ കൂടുതല്‍ വളരുന്നു.

ആത്മീയമായി, ദൈവീക കൃപയുടെ അനുഗ്രഹങ്ങ
ളാകുന്ന വിരുന്നു നാം കഴിച്ചിരിക്കുന്നു. കഴിഞ്ഞ കാല
ത്തിലെ കൃപകള്‍ക്കായി ഹൃദയപൂര്‍വ്വം “ദൈവത്തിനു 
സ്തോത്രയാഗം അര്‍പ്പിക്കുകയാണ്" ഏറ്റവും അധികമാ
യി നമുക്കു ചെയ്യാനാകുന്നത് (സങ്കീ. 50:14). നമ്മുടെ 
അധരങ്ങളാലുള്ള സ്തുതികള്‍ മാത്രമല്ല, പൂര്‍ണ്ണമായും 
പ്രതിഷ്ഠിച്ച, സമര്‍പ്പണം ചെയ്ത ജീവിതങ്ങളുടെ സൗര
ഭ്യവാസന തിരികെ ക�ൊടുത്തുക�ൊണ്ടു ദൈവത്തിനു 
നാം സ്തുതി അര്‍പ്പിക്കണം. ക്രിസ്തുവിന്റെ വാത്സല്യപാ
ത്രങ്ങളായ പ്രിയപ്പെട്ട ശിക്ഷ്യന്മാരേ, ദൈവത്തോടുള്ള 
നമ്മുടെ സമര്‍പ്പണത്തെ നമുക്കു പുതുക്കാം. നമ്മില്‍ 
ചിലര്‍ വര്‍ഷങ്ങള്‍ക്കു മുന്‍പ്, ഒരിക്കലായി ഭരമേ
ല്‍പ്പിച്ചിരിക്കുന്ന (റ�ോമ. 12:1) നമ്മുടെ സമര്‍പ്പണത്തെ 
(നമ്മുടെ ജീവിത പ്രതിഷ്ഠയെ) അസാധുവാക്കണമെ
ന്നല്ല, മറിച്ച് ആ ഉടമ്പടിയെ ഉറപ്പിക്കുന്നതിനും അതിനു 
കൂടുതല്‍ പ്രാധാന്യം നല്‍കുക എന്ന ഉദ്ദേശ്യത്തോ
ടു കൂടെയുമാണ് ഞങ്ങള്‍ ഇതു പറയുന്നത്. നാം 
ഇപ്പോഴും പൂര്‍ണ്ണമായും ദൈവത്തിന്റേതാണെന്നും, 
നാം പൂര്‍ണ്ണ ഹൃദയത്തോടും, ആത്മാവ�ോടും ശക്തി
യ�ോടും ഇപ്പോഴും സ്നേഹിക്കുന്നുവെന്നും, മരണം 
എപ്പോള്‍ വന്നാലും അതായത് മരണപര്യന്തം തന്നെ 
വിശ്വസ്തതയ�ോടെ സേവിക്കുന്നത് തുടരും എന്ന ദൃ
ഢനിശ്ചയവും നമുക്കുണ്ട് എന്ന് നമ്മുടെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ 
പിതാവിനു ഉറപ്പു നല്‍കാം. അത്യുന്നതന�ോടുള്ള 
നമ്മുടെ പൂര്‍ണ്ണ സമര്‍പ്പണത്തിന്റെ നേര്‍ച്ചയെ ദിനംപ്ര
തി നിറവേറ്റുവാന്‍ അതീവശ്രദ്ധയിലും ശുഷ്ക്കാന്തിയിലും 
നമുക്കു തുടരാം. ദാനി. 4:37 ല്‍ നല്‍കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന 
ചിന്തയെ നമുക്കു വീണ്ടും‌ പിന്‍തുടരാം, “ഇപ്പോള്‍ 
നെബുഖദ്നേസര്‍ എന്ന ഞാന്‍ സ്വര്‍ഗ്ഗസ്ഥനായ 
രാജാവിനെ സ്തുതിച്ചു പുകഴ്ത്തി ബഹുമാനിക്കുന്നു; 



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 10

അവന്റെ പ്രവര്‍ത്തികള�ൊക്കെയും സത്യവും അവന്റെ 
വഴികള്‍ ന്യായവും ആകുന്നു...” ഈ വാക്കുകളില്‍ 
നമുക്കു നന്ദിപ്രകാശനം ദര്‍ശിക്കുവാനാകുന്നുണ്ടോ?

കഴിഞ്ഞ കാലങ്ങളിലെ നമ്മുടെ ഏറ്റവും മികച്ച പരി
ശ്രമങ്ങളുടെ അപൂര്‍ണ്ണതകളെ ദുഃഖത്തോടെ പിന്‍തി
രിഞ്ഞു ന�ോക്കുമ്പോഴും, പിന്നീട് നമ്മുടെ മുമ്പോട്ടുള്ള 
ഗതിയെ തടഞ്ഞേക്കാവുന്ന സിംഹതുല്യമായ പ്രയാ
സങ്ങളെ മുന്നോട്ടു ന�ോക്കി കാണുമ്പോഴും, നമുക്ക് 
ആവശ്യമുള്ള ഏതു സമയത്തും ദൈവകൃപ നമ്മുടെ 
സഹായത്തിനായി ഉണ്ടാകും എന്ന ശ്രേഷ്ഠമായ വാഗ്ദ
ത്തം ക�ൊണ്ടു നമ്മുടെ ധൈര്യത്തെ നമുക്കു വര്‍ദ്ധി
പ്പിക്കാനാകുന്നു (എബ്രാ. 4:16). “പലരും അങ്ങോട്ടും 
ഇങ്ങോട്ടും ഓടുകയും, ജ്ഞാനം വര്‍ദ്ധിക്കുകയും ചെ
യ്യുന്ന” “അന്ത്യകാലത്താണ്” നാം ഇപ്പോള്‍ ജീവിക്കു
ന്നത്; 1914 ല്‍ ഒന്നാം ല�ോകമഹായുദ്ധം പ�ൊട്ടിപ്പുറ
പ്പെട്ടതു മുതല്‍ നാം ആ കാലത്തിലാണ്. “ആ ദിവസം 
ക്രോധദിവസം, കഷ്ടവും സങ്കടവും ഉള്ള ദിവസം, ശൂന്യ
തയും നാശവും ഉള്ള ദിവസം, ഇരുട്ടും അന്ധകാരവും 
ഉള്ള ദിവസം മേഘവും മൂടലും ഉള്ള ദിവസം” (സെഫ. 
1:15). സ്വാര്‍ത്ഥതയില്‍ അടിസ്ഥാനപ്പെട്ട മനുഷ്യരുടെ 
ഇടയിലെ ഇപ്പോഴത്തെ വ്യവസ്ഥിതി മഹാകഷ്ടകാല
ത്തോടുകൂടെ അവസാനിക്കേണ്ടതാണ് (ഉദാ. ദാനി. 
12:1,4; മത്താ. 24:21). മനുഷ്യസമൂഹത്തിന്റെ അവസ്ഥ 
ആഴത്തിലേക്കു കൂപ്പുകുത്തിയിരിക്കുന്നു. അധഃപതനം 
കൂടുതല്‍ തീവ്രമായിരിക്കുന്നു. അതിലൂടെ എല്ലായിട
ത്തും “അന്ത്യനാളുകളെ” കുറിച്ചുള്ള പ്രവചനങ്ങളുടെ 
സാക്ഷാത്ക്കാരം നാം ദര്‍ശിക്കുന്നു (ഉദാ. 1 തിമ�ൊ. 
4:1,2; യെഹെ. 7:19).

 
ഈ കാലത്തില്‍, അധഃപതിച്ചുക�ൊണ്ടിരിക്കുന്ന 

ഒരു സമൂഹത്തില്‍ ജീവിക്കുമ്പോള്‍, ദൈവത്തിന്റെ 
പൂര്‍ണ്ണ സമര്‍പ്പിതനായ പൈതലിനു യഹ�ോവയ�ോ
ടു നന്ദിയുള്ളവനായിരിക്കുവാനും നന്ദികരേറ്റുവാനും 
ധാരാളം കാരണങ്ങളുണ്ട്! ഈ കഷ്ടകാലത്തിന്റെ 
ആവശ്യകതയും ഉദ്ദേശ്യവും വിശദീകരിച്ചുക�ൊണ്ടു

ള്ള ദൈവവചനം, നീതീകരിക്കപ്പെട്ട് സമര്‍പ്പണം ചെയ്ത 
വിശ്വാസികള്‍ക്കുണ്ട്. കൂടാതെ മത്താ. 24:21 ല്‍ ഉദ്ധ
രിച്ചിരിക്കുന്ന വാഗ്ദത്തത്തെയും നാം മനസ്സിലാക്കു
ന്നു. ഈ അറിവുക�ൊണ്ട് യൂദാ. 17-19 വരെയുള്ള 
വചനങ്ങളെ നമുക്കു അവലംബമാക്കാം, “നിങ്ങള�ോ, 
പ്രിയരേ, നമ്മുടെ കര്‍ത്താവായ യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ 
അപ്പൊസ്തലന്മാര്‍ മുന്‍പറഞ്ഞ വാക്കുകളെ ഓര്‍പ്പിന്‍. 
അന്ത്യകാലത്ത് ഭക്തികെട്ട മ�ോഹങ്ങളെ അനുസരിച്ചു 
നടക്കുന്ന പരിഹാസികള്‍ ഉണ്ടാകും എന്നു അവര്‍ നി
ങ്ങള�ോടു പറഞ്ഞുവല്ലോ. അവര്‍ ഭിന്നത ഉണ്ടാക്കുന്ന
വര്‍, പ്രാകൃതന്മാര്‍, ആത്മാവില്ലാത്തവര്‍”. യഹ�ോവയെ 
അറിഞ്ഞിട്ടില്ലാത്ത, തന്റെ ഏകജാതനായ പുത്രന്‍ 
നല്‍കിയ മറുവിലയെ മനസിലാക്കാത്ത (1 തിമ�ൊ. 2:4-
6) ഭയചകിതരായി ഓര�ോ ദിവസവും കഴിച്ചുകൂട്ടുന്ന 
ല�ോക ജനാവലി യേശുവിന്റെ കരങ്ങളില്‍ ആശ്വാസം 
കണ്ടെത്തുന്നവര്‍ക്കു നേരെ സ്പര്‍ദ്ധ നിറഞ്ഞവരാകു
ന്നു. അക്രൈസ്തവര്‍ ല�ോകമെമ്പാടുമുള്ള ക്രിസ്ത്യാനിക
ള്‍ക്കു നേരെ യുദ്ധം പ്രഖ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു!

ആശ്വാസവും നന്ദിപ്രകാശനവും നല്‍കുന്ന തി
രുവെഴുത്തുകളെ യഹ�ോവ ക്രൈസ്തവ വിശ്വാസിക
ള്‍ക്കു നല്‍കിയിരിക്കുന്നു“ "ദൈവത്തോടു അടുത്തു 
ചെല്ലുവിന്‍; എന്നാല്‍ അവന്‍ നിങ്ങള�ോട് അടുത്തു 
വരും. പാപികളേ കൈകളെ വെടിപ്പാക്കുവിന്‍; 
ഇരു മനസ്സുള്ളവരേ, ഹൃദയങ്ങളെ ശുദ്ധീകരിപ്പിന്‍” 
(യാക്കൊ. 4:8); “അദ്ധ്വാനിക്കുന്നവരും ഭാരം ചുമക്കു
ന്നവരും ആയുള്ളൊരേ, എല്ലാവരും എന്റെ അടുക്കല്‍ 
വരുവിന്‍; ഞാന്‍ നിങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കും” (മത്താ. 
11:28); “എന്റെ വായില്‍ നിന്നു പുറപ്പെടുന്ന എന്റെ 
വചനം അങ്ങനെ ആയിരിക്കും; അതു വെറുതെ എന്റെ 
അടുക്കലേക്കു മടങ്ങി വരാതെ എനിക്ക് ഇഷ്ടമുള്ളതു 
നിവര്‍ത്തിക്കുകയും ഞാന്‍ അയച്ച കാര്യം സാധിപ്പി
ക്കുകയും ചെയ്യും” (യെശ. 55:11). ഈ വചനങ്ങള്‍ 
നല്‍കിത്തന്നിരിക്കുന്നതിനാല്‍ നാം എത്ര നന്ദിയുള്ള
വരാണ്. തന്റെ മഹാസൃഷ്ടിയായ മനുഷ്യനെക്കുറിച്ച് 
ഒരു പദ്ധതിയുണ്ട് എന്നുള്ളതാണ് ക്രൈസ്തവ വിശ്വാ
സികള്‍ക്കുള്ള യഹ�ോവയുടെ ഉറപ്പ്.

ഈ കാലത്ത് ഈ നിമിഷത്തില്‍ നമ്മെ അനുഗ്രഹീ
തരായി നാം കാണുന്നുണ്ടോ? ഹാ, നമ്മുടെ തീന്‍മേ
ശയിലെ ഭക്ഷണത്തെക്കാളും, കീശയിലെ പണത്തെ
ക്കാളും വലുത് ദൈവം തന്റെ ജനത്തിനു നല്‍കുന്ന 
അനുഗ്രഹങ്ങളാണ്. കാരുണ്യത്തിലും, അതിരറ്റ ദാന
ശീലത്താലും, സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവ് തന്റെ സ്നേഹത്തെ 
നമ്മുടെ മേല്‍ ച�ൊരിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. നാം ക്രിസ്തുവിനു
ള്ളവരാണെങ്കില്‍ സകലവും നമ്മുടേതാണ്. “സുവിശേ



11 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

ഷത്തിന്റെ പ്രത്യാശയില്‍ നിന്നു നിങ്ങള്‍ 
ഇളകാതെ അടിസ്ഥാനപ്പെട്ടവരും സ്ഥി
രതയുള്ളവരുമായി വിശ്വാസത്തില്‍ നി
ലനിന്നുക�ൊണ്ടാല്‍” “നിങ്ങളെ അവന്റെ 
മുമ്പില്‍ വിശുദ്ധരും നിഷ്കളങ്കരും കുറ്റമില്ലാ
ത്തവരുമായി നിറുത്താന്‍” അവനു കഴിയും 
(ക�ൊല�ൊ. 1:22,23).

സത്യം അറിയുകയും അതിനെ മനസ്സി
ലാക്കുകയും ചെയ്യുന്ന പൂര്‍ണ്ണ സമര്‍പ്പി
തരായ ക്രിസ്ത്യാനികള്‍ എന്ന നിലയില്‍ 
നാം പ്രത്യേകമായി അനുഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടവരാ
ണ്. ഒന്നാമതായി, നമ്മെ ഇരുട്ടിന്റെ അധികാരത്തില്‍ 
നിന്നും വിളിച്ചിരിക്കുന്നു. രണ്ട്, നമ്മെ തന്റെ സ്നേഹസ്വ
രൂപനായ പുത്രന്റെ രാജ്യത്തിലാക്കി വെച്ചിരിക്കുന്നു. 
മൂന്ന്, ക്രിസ്തുവിന്റെ രാജ്യത്തിലെ സന്തോഷങ്ങളില്‍ 
പങ്കാളികളാകുവാന്‍ നമ്മെ യ�ോഗ്യരാക്കിത്തീര്‍ത്തി
രിക്കുന്നു. അന്യരും പരദേശികളും, തീര്‍ത്ഥാടകരും, 
അപരിചിതരും എന്ന നിലയില്‍ ഏറ്റവും പ്രകാശിത
രായി, ഭൂമിയിലെ സംസ്ക്കാരസമ്പന്നമായ ഇടങ്ങളില്‍ 
പാര്‍ക്കുമ്പോള്‍ താത്ക്കാലികമായ അനേകം സമൃ
ദ്ധിയാല്‍ നാം അനുഗ്രഹീതരാണ്.

ദൈവത്തിന്റെ കരുതലുകള്‍ അത്തരം മന�ോഹര
മായ ഇടങ്ങളിലൂടെ നമ്മില്‍ പതിച്ചിരിക്കുന്നതിനാലും 
അവിടുത്തെ പരിഷ്‍കൃതമായ ആശയങ്ങള്‍ കഴിഞ്ഞ 
യുഗങ്ങളിലെ നിബിഡമായ അന്ധകാരത്തെ ചിതറി
ച്ചു കളയുന്നതിനാലും, അങ്ങനെ ആത്മീയ പ്രകാശ
ത്തിന്റെ ഇടയില്‍ ജീവിക്കുവാന്‍ നമ്മെ അനുവദിച്ചിരി
ക്കുന്നതിനാലും നാം ദൈവത്തോടു നന്ദിപറയുവാന്‍ 
മറക്കരുത്. സ്വാതന്ത്ര്യത്തിനും, സത്യത്തിനും, സാന്മാ
ര്‍ഗ്ഗികതക്കും, സമാധാനത്തിനും, സമൃദ്ധിക്കും നേരെ
യുള്ള മുന്നേറ്റത്തിലേക്ക് നമ്മുടെ സഹമനുഷ്യരുടെ 
പുര�ോഗമനത്തിനു മാന്ദ്യം വരുത്തിയ അന്ധവിശ്വാസ
ങ്ങളില്‍ നിന്നും മ�ോചിക്കപ്പെടുന്നത് എന്തൊരു അനുഗ്ര
ഹമാണ്; കൂടാതെ പുര�ോഗമന ആശയങ്ങള്‍, പ�ൊതു 
വിദ്യാഭ്യാസം, വ്യക്തിഗത സ്വാതന്ത്ര്യം, സമാധാനം 
നിറഞ്ഞ ഭവനത്തിന്റെയും കുടുംബജീവിതത്തിന്റെയും 
ഗുണങ്ങള്‍, സുഖപ്രദമായ വാസസ്ഥലങ്ങള്‍, വെടിപ്പും 
സൗകര്യപ്രദവുമായ ഉപകരണങ്ങള്‍, ചികിത്സാ വൈ
ദഗ്ദ്ധ്യം, വാണിജ്യ സംരംഭം, മത സ്വതന്ത്ര്യം തുറന്ന 
ബൈബിള്‍ എന്നിവയില്‍ നിന്നുണ്ടാകുന്ന നേട്ടങ്ങ
ളും അനുഗ്രഹങ്ങളാണ്. കണക്കു കൂട്ടുവാനാകാത്ത 
എത്ര മഹത്തായ അനുഗ്രഹങ്ങളാണിവ! എന്നിട്ടും 
ഇപ്പോഴത്തെ ല�ോകജനസംഖ്യയിലെ ഒരു ന്യൂനപ
ക്ഷമായ നമുക്കു മാത്രമെ അവ അനുഭവിക്കുവാന്‍ 

കഴിയുന്നുള്ളു. ദൈവത്തിന്റെ പൂര്‍ണ്ണമായ 
സ്നേഹപ്രവാഹത്തിന്റെ ബഹുമാനാര്‍ത്ഥം 
ക്രിസ്ത്യാനി ഓര�ോ ദിവസവും ജീവിക്കുന്നു.

അക്രൈസ്തവര്‍ കല്‍പ്രതിമകള�ോടു 
പ്രാര്‍ത്ഥനകള്‍ അര്‍പ്പിക്കുകയും അഥവാ 
മുഹമ്മദിന്റെ ജനനത്തിന്റെയും ആദ്യവെളി
പ്പെടലിന്റെയും സ്ഥാനമായ മക്കയിലേക്ക് 
ദിവസങ്ങള�ോളം യാത്ര ചെയ്യുകയും മര
ണമടഞ്ഞ ഒരു നേതാവിനു വഴിപാടുകള്‍ 
അര്‍പ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ദൈവത്തിന്റെ 
സമര്‍പ്പിത പൈതല്‍ അങ്ങനെയല്ല! തന്റെ 

ജീവിതത്തിലെ ഓര�ോ ദിവസവും ദൈവരാജ്യത്തില്‍ 
തനിക്കു ജീവന്‍ നല്‍കും എന്ന പ്രത്യാശയില്‍ സന്തോ
ഷത്തോടും ആനന്ദത്തോടും കൂടെ തന്റെ രക്ഷയ്ക്കു 
വേണ്ടി പ്രവര്‍ത്തിക്കുന്നതിനുള്ള അവകാശത്തെ ഒരു 
ക്രിസ്ത്യാനി തിരിച്ചറിയുന്നു. ഈ അവകാശം വര്‍ദ്ധിക്കേ
ണ്ടതിന് ജീവിക്കുന്നവനായ ക്രിസ്തുവിന�ോടു പ്രാര്‍ത്ഥി
ക്കുവാന്‍ ക്രിസ്ത്യാനിക്കു അവകാശം നല്‍കിയിരിക്കുന്നു!

താത്ക്കാലികമായ അനുഗ്രഹങ്ങളെ നമുക്കു അധി
കമധികമായി വിലമതിക്കുകയും അതു ദൈവത്തിനു 
കൂടുതല്‍ ബഹുമാനം നല്‍കുന്നതിനായി ഉപയ�ോഗി
ക്കുകയും ചെയ്യാം. അന്ധകാരത്തിന്റെയും, അജ്ഞ
തയുടെയും, അന്ധവിശ്വാസത്തിന്റെയും മറശ്ശീലയെ 
നമ്മുടെ സ്വന്തം പരിശ്രമം ക�ൊണ്ട് ല�ോകത്തില്‍ നിന്നും 
നീക്കുവാനുള്ള നമ്മുടെ കഴിവില്ലായ്മയെ തിരിച്ചറിയുന്ന
ത�ോട�ൊപ്പം വെളിച്ചത്തിന്റെയും സമാധാനത്തിന്റെയും, 
വിഷാദിച്ചിരിക്കുന്നവരില്‍ യഥാസമയം പ്രകാശിക്കു
ന്ന നീതിയിന്‍ സൂര്യന്റെയും വരുവാനിരിക്കുന്ന രാ
ജ്യത്തില്‍ നമുക്ക് ആനന്ദിക്കാം. ഇപ്പോള്‍ നമുക്കുള്ള 
അനുകൂല അവസരം ദൈവം വ്യക്തികളെ ബഹുമാനി
ക്കുന്നവനല്ലായ്കയാല്‍ നമ്മുടെ കഴിവുക�ൊണ്ടല്ല മറിച്ച് 
ഭൂമിയിലെ സകല വംശങ്ങളെയും അനുഗ്രഹിക്കുന്ന
തിനുള്ള മഹാവേലയില്‍ പങ്കുക�ൊള്ളുവാന്‍ നമ്മെ 
ഒരുക്കിയിരിക്കുന്നതിനാലാണ് എന്നു നാം അധികമധി
കമായി മനസിലാക്കണം. ല�ോകമാകുന്ന മരുഭൂമിയില്‍ 
മരുപ്പച്ചയായ ഏദന്‍ ആദാമിനും ഹൗവ്വക്കും യ�ോജിച്ച 
സ്ഥലമായി ഒരുക്കിയതുപ�ോലെ, ഏദന്‍തന്നെ അല്ലെ
ങ്കിലും സംസ്ക്കാരമുള്ള ജീവിതം നയിക്കുവാന്‍ കഴിയുന്ന 
പ�ൊതുവായ ജ്ഞാനത്തെ നന്മയ്ക്കോ തിന്മയ്ക്കോ വേണ്ടി 
ഉപയ�ോഗിക്കുവാന്‍ കഴിയുന്ന ചില സ്ഥലങ്ങളും സാ
ഹചര്യങ്ങളും തന്റെ പ്രത്യേക ജനത്തിന്റെ വികാസ
ത്തിനായും ശിക്ഷണത്തിനായും ഒരുക്കിയിരിക്കുന്നു.

രാജ്യത്തിന്റെ സുവിശേഷത്തെ എപ്പോഴും ഹൃദയ
ത്തില്‍ സൂക്ഷിച്ച്, നമ്മുടെ കര്‍ത്താവും രക്ഷിതാവുമായ 



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 12

യേശുക്രിസ്തുവിനാല്‍ പ്രാപ്തമാക്കിത്തന്ന ദൈവത്തിന്റെ 
സൗജന്യ രക്ഷയെന്ന അമൂല്യമായ ദാനത്തില്‍ ആനന്ദി
ച്ചുക�ൊണ്ടും, സകലരും ഈ നന്ദി പ്രകാശനത്തിന്റെ നാ

ളുകളില്‍ സമൃദ്ധമായി അനുഗ്രഹിക്കപ്പെടുന്നു! “അവന്‍ 
[ദൈവം] അരുളിച്ചെയ്യുന്നു; അങ്ങനെ സംഭവിച്ചു; അവന്‍ 
കല്‍പ്പിച്ചു; അങ്ങനെ സ്ഥാപിതമായി” (സങ്കീ. 33:9).

യേശുവിന്റെ ആത്മാവ് നിങ്ങള്‍ക്ക് ഉണ്ടോ?
DO YOU HAVE THE JESUS’ SPIRIT?

“ആരും തിന്മെക്കു പകരം തിന്മ ചെയ്യാതിരിപ്പാന്‍ ന�ോക്കുവിന്‍; തമ്മിലും എല്ലാവര�ോടും  
എപ്പോഴും നന്മ ചെയ്തുക�ൊണ്ടിരിപ്പിന്‍” (1 തെസ്സ. 5:15).

നമ്മുടെ കര്‍ത്താവിനും തന്റെ കൂട്ടാളികള്‍ക്കും 
താമസസ്ഥലം ഒരുക്കുവാന്‍ ശമര്യര്‍ വിസമ്മ

തിച്ചപ്പോള്‍ അപ്പൊസ്തലനായ യാക്കോബും യ�ോഹ
ന്നാനും യജമാനന�ോടുള്ള സ്നേഹാര്‍ദ്രമായ തീക്ഷ്ണ
തയാല്‍ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു: 
“കര്‍ത്താവേ, ആകാശത്തു 
നിന്നു തീ ഇറങ്ങി അവരെ 
നശിപ്പിപ്പാന്‍ ഞങ്ങള്‍ പറയു
ന്നതു നിനക്കു സമ്മതമ�ോ”? 
എന്നാല്‍ അവരെ ശാസിച്ചു
ക�ൊണ്ട് യേശു പറഞ്ഞു, 
“നിങ്ങള്‍ ഏത് ആത്മാവിനു 
അധീനര്‍ എന്നു നിങ്ങള്‍ 
അറിയുന്നില്ല; മനുഷ്യപുത്രന്‍ 
മനുഷ്യരുടെ പ്രാണങ്ങളെ നശിപ്പിപ്പാന്‍ അല്ല രക്ഷിപ്പാ
നത്രെ വന്നത്” (ലൂക്കൊ. 9:54-56).

“യഹ�ോവയുടെ പര്‍വ്വതത്തില്‍ ആര്‍ കയറും? 
അവന്റെ വിശുദ്ധ സ്ഥലത്ത് ആര്‍ നില്‍ക്കും? വെടി
പ്പുള്ള കൈയ്യും നിര്‍മ്മല ഹൃദയവും ഉള്ളവന്‍. വ്യാജ
ത്തിനു മനസ്സു വയ്ക്കാതെയും കള്ളസത്യം ചെയ്യാതെയും 
ഇരിക്കുന്നവന്‍".

കഴിഞ്ഞ കാലത്തിലേതു പ�ോലെ നമ്മുടെ കര്‍ത്താ
വിന്റെ ഇന്നത്തെ അനുയായികളുടെയും വഴികാട്ടി 
ആയിരിക്കും ഈ വാക്കുകള്‍. നാം കര്‍ത്താവിന്റെ 
ദാസന്മാരും പ്രതിനിധികളും ആയതിനാല്‍ നമ്മെക്കു
റിച്ച് എല്ലാ തിന്മയും കളവായി പറയുന്നവര�ോടു നാം 
തിന്മയ്ക്കു പകരം തിന്മ ചെയ്യാതെയും, ദ�ോഷത്തിനു 
പകരം ദ�ോഷം പ്രവര്‍ത്തിക്കാതെയും, ദയയ�ോടും, 
സ്നേഹത്തോടും, ഉദാരതയ�ോടും കൂടെ സംസാരി
ക്കേണ്ടതുമാണ്. നമ്മുടെ സ്ഥാനം കൂടുതല്‍ വിശി
ഷ്ടമേറിയതാകുന്തോറും അവരുടെ ആക്രമണങ്ങള്‍ 
കൂടുതല്‍ ശത്രുതാപരമായിരിക്കും. എന്നാല്‍ അവര്‍ 
വഞ്ചിക്കപ്പെട്ടവരാണെന്നും, ആക്രമണങ്ങള്‍ യഥാ
ര്‍ത്ഥത്തില്‍ സാത്താനില്‍ നിന്നും വരുന്നതാണെന്നും 

നാം ഓര്‍മ്മിക്കുകയാണെങ്കില്‍ അവര�ോടു പകയും 
വെറുപ്പും ത�ോന്നുന്നതിനു പകരം ദയയും അനുകമ്പയും 
ത�ോന്നിക്കുവാന്‍ സഹായിക്കും.

“നിങ്ങളുടെ പ്രതിയ�ോഗിയായ പിശാച് അലറുന്ന 
സിംഹം എന്നപ�ോലെ ആരെ 
വിഴുങ്ങേണ്ടു എന്നു തിരഞ്ഞു 
ചുറ്റി നടക്കുന്നു” എന്നത് 
എന്നത്തെയും പ�ോലെ ഇക്കാ
ലത്തും ശരിതന്നെ. “നാം വി
ശ്വാസത്തില്‍ സ്ഥിരമുള്ളവ
രായി അവന�ോടു എതിര്‍ത്തു 
നില്‍പ്പിന്‍" (1 പത്രൊ. 5:8,9) 
എന്നതും എന്നത്തെയും 
പ�ോലെ ഇക്കാലത്തും ആവ

ശ്യമാണ്. മുന്‍ കാലങ്ങളില്‍ കാലാകാലങ്ങളായി സത്യ
ത്തെയും അതില്‍ വിശ്വസ്തരായിരിക്കാന്‍ ശ്രമിച്ച എല്ലാവ
രെയും അവന്‍ ആക്രമിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കില്‍ ഇന്ന് അവനതില്‍ 
ശ്രദ്ധക്കുറവും ഉത്സാഹക്കുറവും ഉണ്ടാകുന്നു എന്നു 
സങ്കല്‍പ്പിക്കുവാന്‍ നമുക്കെന്തെങ്കിലും കാരണമുണ്ടോ? 
എന്നാല്‍ നീതിക്കും സത്യത്തിനും നേരെയുള്ള പ�ോരാ
ട്ടത്തിന്റെ വീര്യം വര്‍ദ്ധിച്ചു വരുമെന്നു ഞങ്ങള്‍ പ്രതീ
ക്ഷിക്കുന്നു. ചെറിയ ആട്ടിന്‍കൂട്ടത്തിന്റെയും മഹാപു
രുഷാരത്തിന്റെയും മേല്‍ വിജയം കൈവരിക്കുന്നതില്‍ 
പരാജയപ്പെട്ടിരിക്കയാല്‍ സാത്താന്‍ പുതുക്കിയ വീര്യ
ത്തോടെ പതിയിരുന്നു ആത്മോത്പാദനം ഇല്ലാത്ത സമ
ര്‍പ്പിതരെ; പ്രഥമമായി, യുവവീരന്മാരെയും എപ്പിഫനി 
പാളയ സമര്‍പ്പിതരെയും, വിശാലമായ അര്‍ത്ഥത്തില്‍ 
അവരില്‍ ഇന്നുള്ള എപ്പിഫനി കാലഘട്ടത്തിലെ എപ്പി
ഫനി സത്യത്തിലുള്ളവരെ ആക്രമണത്തിനിരയാക്കും 
എന്നു നാം പ്രതീക്ഷിച്ചിരിക്കണം. ബാസ്‍ലിയ കാല
ഘട്ടത്തിന്റെ ആദ്യ കയറിക്കവിച്ചിലിന്റെ കാലയളവു 
കൂടിയാണിത്. ഈ ഗണങ്ങള്‍ മുഖേനയുള്ള നമ്മുടെ 
കര്‍ത്താവിന്റെ ഉദ്ദേശ്യത്തിന്റെയും പദ്ധതികളുടെയും 
സാഫല്യത്തെ പരാജയപ്പെടുത്തുവാന്‍ അവന്‍ ആശി



13 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

ക്കുന്നു. വിശ്വസ്തരും ധൈര്യശാലികളും ആയിട്ടുള്ളവ
ര്‍ക്കു മാത്രമെ ഈ ദുര്‍ദ്ദിവസത്തിലെ പരിശ�ോധനകളെ 
എതിര്‍ത്തു നില്‍ക്കുവാന്‍ സാധിക്കുകയുള്ളു എന്നതു 
സത്യം തന്നെ (എഫെ. 6:11-18).

നമുക്കുള്ളവന്‍ നമുക്കെതിരായുള്ളവനെക്കാള്‍ 
വലിയവനാണെന്ന നമ്മുടെ കര്‍ത്താവിന്റെ കാരു
ണ്യമാര്‍ന്ന വാഗ്ദത്തത്തില്‍ തുടര്‍ന്നു പ്രത്യാശിച്ചാല്‍ 
നാം ഒരിക്കലും നിരുത്സാഹപ്പെടുകയില്ല (1 യ�ോഹ. 
4:4). “യഹ�ോവയുടെ പര്‍വ്വതത്തില്‍ ആര്‍ കയറും? 
അവന്റെ വിശുദ്ധ സ്ഥലത്ത് ആര്‍ നില്‍ക്കും? വെടിപ്പു
ള്ള കൈയ്യും നിര്‍മ്മല ഹൃദയവും ഉള്ളവന്‍. വിഗ്രഹങ്ങ
ള്‍ക്കു നേരെ തന്റെ ആത്മാവിനെ ഉയര്‍ത്താതെയും, 
കള്ള സത്യം ചെയ്യാതെയും ഇരിക്കുന്നവന്‍” (സങ്കീ. 
24:34 NKJ). ഒരുവന്റെ ജീവിതം സത്യസന്ധത ഇല്ലാ
ത്തതാണെങ്കില്‍, അവന്റെ പെരുമാറ്റം വെടിപ്പുള്ളതല്ല 
എങ്കില്‍ ദൈവത്തിനും മനുഷ്യനും നേരെയുള്ള കുറ്റ
കൃത്യങ്ങളില്‍ നിന്നും ഒഴിഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഒരു മനഃസാ
ക്ഷി അല്ല അവനുള്ളത് എങ്കില്‍, അവന്‍ കൃപയുടെ 
ആത്മാവിനു വിര�ോധമായി പ്രവര്‍ത്തിച്ചുക�ൊണ്ട് സ്വന്ത 
ഇഷ്ടത്തെ മരിപ്പിക്കുന്നതിനും ദൈവ ഇഷ്ടത്തെ സ്വീക
രിക്കുന്നതിനുമുള്ള അവന്റെ സമര്‍പ്പണ ഉടമ്പടിയെ 
അവന്‍ നിന്ദിക്കുകയ�ോ മറക്കുകയ�ോ ചെയ്തു എങ്കില്‍ 
“നന്ന് നല്ലവനും വിശ്വസ്തനും ആയ ദാസനെ” എന്നു 
യജമാനന്റെ പക്കല്‍ നിന്നുമുള്ള അനുമ�ോദനം ലഭിക്കു
മെന്നു അവന്‍ പ്രതീക്ഷിക്കരുത്. വളരെ വൈകുന്നതിനു 
മുന്‍പു തന്നെ മാനസാന്തരത്തിലും അവന്റെ വഴികളെ 
നേരെയാക്കുന്നതിലും ആയിരിക്കുന്നു അവന്റെ ഏക 
പ്രതീക്ഷ.

അപ്പൊസ്തലനായ പൗല�ൊസ് ധാര്‍ഷ്ട്യക്കാരെയും 
നിഗളികളെയും (2 തിമ�ൊ. 3:1-9) പ്രത്യേകമായി ചൂ
ണ്ടിക്കാണിച്ചുക�ൊണ്ടും “ശിക്ഷ്യന്മാരെ തങ്ങളുടെ 
പിന്നാലെ വലിച്ചുകളവാനായി വിപരീത�ോപദേശം 
പ്രസ്താവിക്കുന്ന പുരുഷന്മാര്‍ നിങ്ങളുടെ ഇടയില്‍ 
നിന്നും എഴുന്നേല്‍ക്കും” (അപ്പൊ. 20:30) എന്നും 
നമ്മോടു പറഞ്ഞുക�ൊണ്ട് നമ്മുടെ നാളിലെ “കള്ളസ
ഹ�ോദരന്മാരാലുള്ള ആപത്തിനെ” നമ്മുടെ ശ്രദ്ധയില്‍ 
എത്തിക്കുന്നു. ആകയാല്‍ ഇത്തരം അനുഭവങ്ങളെ 
വിചിത്രമെന്നു കരുതാതെ ഈ ഉപദ്രവങ്ങളെ എതി
ര്‍ത്തു നില്‍പ്പാന്‍ ജാഗ്രതയുള്ളവരായിരിക്ക. ഒരിക്ക
ല്‍ യഥാകാല സത്യത്തിന്റെ വെളിച്ചം ആസ്വദിച്ചവര്‍ 
പിന്മാറി പ�ോയാല്‍, അവര്‍ അനേകം ലൗകീകന്മാരെ
ക്കാളും, സത്യമറിഞ്ഞിട്ടില്ലാത്ത സഹ�ോദരന്മാരെക്കാ
ളും മനുഷ്യത്വത്തിലും ഔചിത്യത്തിലും സത്യസന്ധത
യിലും പുരുഷത്വത്തിലും സ്ത്രീത്വത്തിലും അപര്യാപ്തത 

നേരിട്ടവരായി കാണപ്പെടുന്നു. ലൗകികരായ ശത്രു
ക്കള്‍ എന്തു പ്രവര്‍ത്തിക്കും, പറയും, ദുരാര�ോപണം 
നടത്തും എന്നു ഒരുവനു പല സാഹചര്യങ്ങളിലൂടെയും 
മനസിലാക്കാന്‍ സാധിച്ചേക്കാം. അവരുടെ നിരൂപണ
ങ്ങള്‍ക്കും അപ്പുറമായിരിക്കാം അവരുടെ പ്രവര്‍ത്തന 
പരിധികള്‍. എന്നാല്‍ ഒരിക്കല്‍ പരിശുദ്ധാത്മാവു 
ഉണ്ടായിരിക്കുകയും പിന്നീടു അതിനെ നഷ്ടപ്പെടു
ത്തുകയും ചെയ്ത കള്ള സഹ�ോദരന്മാര്‍ എന്തു പ്രവ
ര്‍ത്തിക്കുമെന്നോ, പറയുമെന്നോ, അവര്‍ കാര്യങ്ങളെ 
എത്രമാത്രം വളച്ചൊടിക്കുമെന്നോ, ന്യായരഹിതമായി 
എത്രമാത്രം അവര്‍ മുതലെടുക്കുമെന്നോ നിര്‍ണ്ണയിക്കാ
നും ആകില്ല. നാം സംഭ്രമിക്കാതെ അത്തരം ആക്രമണ
ങ്ങളെ പ്രതീക്ഷിച്ചുക�ൊണ്ട് “ദുഷ്ടനു വളരെ വേദനകള്‍ 
ഉണ്ട്, യഹ�ോവയില്‍ ആശ്രയിക്കുന്നവനെയ�ോ ദയ 
ചുറ്റിക്കൊള്ളും” എന്നു ഓര്‍മ്മിക്കണം (സങ്കീ. 32:10).

പകവീട്ടലിന്റെയ�ോ പ്രതികാരത്തിന്റെയ�ോ ഒരാത്മാ
വും നമ്മളില്‍ ഉണ്ടായിരിക്കരുത്. നമ്മുടെ ആധാര
വാക്യം പറയുന്നതുപ�ോലെ, നാം ആര�ോടും തിന്മ
ക്കു പകരം തിന്മ ചെയ്യരുത്. നമ്മുടെ ശത്രുക്കളെ 
സ്നേഹിക്കുവാന്‍ കര്‍ത്താവു നമ്മോടു പറയുന്നു 
(മത്താ. 5:44). നമ്മുടെ സ്വഭാവം വികാസം പ്രാപി
ച്ചേക്കാം എന്നതുതന്നെയാണ് ഈ നിര്‍ദ്ദേശത്തിന്റെ 
അടിസ്ഥാനം. അപൂര്‍ണ്ണ മനസ്സിന്റെ, വിശേഷാല്‍ വീഴ്ച 
ഭവിച്ച മനസ്സിന്റെ – ജഡീക മനസ്സിന്റെ സ്വാഭാവിക 
പ്രകൃതിയാണ് പകരം വീട്ടല്‍ എന്നത്. നാം കൂടുതല്‍ 
സ്വാര്‍ത്ഥരാകുമ്പോള്‍, തിന്മക്കു പകരം തിന്മ ചെയ്യു
വാനും, ദ�ോഷത്തിനു പകരം ദ�ോഷം പ്രവര്‍ത്തിക്കാ
നും, അടിക്കു പകരം അടി ക�ൊടുക്കുന്നതിനും നാം 
കൂടുതല്‍ പ്രവണത കാണിക്കും. നമ്മുടെ ആത്മാവ് 
ഇതിനു വിപരീതമായിട്ടുള്ളതായിരിക്കണം: “നിങ്ങളുടെ 
ശത്രുക്കളെ സ്നേഹിപ്പിന്‍: നിങ്ങളെ ഉപദ്രവിക്കുന്നവ
ര്‍ക്കു വേണ്ടി പ്രാര്‍ത്ഥിപ്പിന്‍; സ്വര്‍ഗ്ഗസ്ഥനായ നിങ്ങളു
ടെ പിതാവിനു പുത്രന്മാരായി തീരേണ്ടതിനു തന്നെ". 
"നിന്നെ വലത്തെ ചെകിട്ടത്ത് അടിക്കുന്നവനു മറ്റേതും 
തിരിച്ചു കാണിക്ക” (മത്താ. 5:39).



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 14

എന്നാല്‍ നമ്മുടെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവിനു തന്റെ ശത്രു
ക്കളെ സ്നേഹിക്കാനാകുമ�ോ? ഉവ്വ്. ല�ോകം ദൈവത്തോ
ടു ശത്രുതയിലായിരുന്നിട്ടും തന്റെ ഏക ജാതനായ 
പുത്രനെ മരണത്തിനേല്‍പ്പിക്കുവാന്‍ തക്കവണ്ണം അവി
ടുന്ന് ല�ോകത്തെ സ്നേഹിച്ചു. ലൂസിഫര്‍ തന്റെ തെറ്റായ 
ഗതിയിലേക്കു തിരിയുന്നതിനു മുന്‍പ് ദൈവത്തിനു 
അവന�ോടു സ്നേഹമുണ്ടായിരുന്നു. എങ്കിലും ദൈവത്തി
നു സാത്താന�ോടു സ്നേഹമുണ്ടെന്നു നാം കരുതരുത്. 
അവന്‍ ദുഷ്ടനും ക്രൂരനും ദൈവത്തിന്റെ മഹാ എതിരാ
ളിയുമായി തീര്‍ന്നതു മുതല്‍ ദൈവം അവനെ സ്നേഹി
ച്ചാല്‍ അതു തെറ്റാണ്, നാം അവനെ സ്നേഹിക്കുന്ന
തും തെറ്റാണ്. ലൗകികമായ അവസ്ഥയില്‍ പ�ോലും 
നാം അവനെ സ്നേഹിക്കരുത്. നമുക്ക് ദൈവത്തെയും 
മാമ�ോനെയും സ്നേഹിക്കുവാന്‍ ആവില്ല. നാം പാപത്തെ 
സ്നേഹിക്കുവാന്‍ പാടില്ല, മറിച്ച് “തീയതിനെ വെറുത്ത് 
നല്ലതിന�ോടു പറ്റിക്കൊള്ളണം”. നാം “തിന്മയ�ോടു 
ത�ോല്‍ക്കാതെ നന്മയാല്‍ തിന്മയെ ജയിക്കേണ്ടതാണ്” 
(റ�ോമ. 12:9,21). നമ്മുടെ കര്‍ത്താവിന്റെ ആത്മാവ് 
തിന്മ നിരൂപിക്കുന്നതിന്റെയ�ോ തിന്മ പറയുന്നതിന്റെ
യ�ോ ആത്മാവല്ല. “സ്നേഹം ദ�ോഷം കണക്കിടുന്നില്ല” 
(1 ക�ൊരി. 13:5)

നാം ശത്രുക്കളെ സ്നേഹിക്കുമ്പോള്‍, നമുക്ക് അവരെ 
സഹായിക്കുവാന്‍ സാധിക്കും വരെ നാം അവരെ സഹാ
യിക്കണം. എന്നാല്‍ അവര്‍ തെറ്റായ സ്വന്തവഴി പി
ന്‍പറ്റുവാന്‍ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നു കാണിക്കുകയും 
അവരെ നമുക്കു തിരുത്താന്‍ കഴിയാത്തതായി ത�ോന്നു
കയും ചെയ്യുമ്പോള്‍ നാം അവരെ ദൈവത്തിന്റെ കര
ങ്ങളില്‍ ഏല്‍പ്പിക്കേണ്ടതാണ്. അവിടുന്ന് അവര്‍ക്കു 
നന്നെന്നു കാണുന്നത് പ്രവര്‍ത്തിക്കും. നാം അവര�ോടു 
ദ�ോഷം ഒന്നും ചെയ്യുവാന്‍ പാടില്ല. അവരുടെ വഞ്ചന
യില്‍ നിന്നും കര്‍ത്താവിന്റെ ആടുകളെ സംരക്ഷിക്കുവാ
നായി അവരുടെ “ദുഷ്ക്കാമപ്രവര്‍ത്തികളെ”, അവരുടെ 
തെറ്റുകളെ, നമുക്കു വെളിപ്പെടുത്താം. എങ്കിലും നാം 
ഒരിക്കലും നീണ്ട കര്‍ക്കശമായ വിമര്‍ശനത്തില�ോ, 
അനിഷ്ടമായ ദുഷിച്ച സംസാരത്തില�ോ ഏര്‍പ്പെടുവാന്‍ 
പാടില്ല. അപ്പൊസ്തലന്‍ സംസാരിക്കുമ്പോള്‍ ഹുമന
യ�ൊസിനെയും, ഫിലെത്തൊസിനെയും, അലക്സാന്തരെ
യും, എഫെസ�ൊസിലെ സഭയിലെ ദുരുപദേഷ്ടാക്കന്മാ
രെയും ബന്ധപ്പെടുത്തുന്നതുപ�ോലെ, കര്‍ത്താവിന്റെ 
ആത്മാവിന്റെയും കര്‍ത്താവിന�ോടുള്ള വിശ്വസ്തതയുടെ
യും സമ്മര്‍ദ്ദം മൂലമായിരിക്കണം നാം ഒരുവന്റെ ദ�ോ
ഷത്തെപ്പറ്റി (ജൂലൈ 14, മന്നാ) പറയുകയും, അവന്റെ 
ഉപദേശത്തിലെ തെറ്റുകളെ കണ്ടെത്തുകയും ചെയ്യു
ന്നത് (1 തിമ�ൊ. 1:20; 2 തിമ�ൊ. 2:17).

കര്‍ത്താവിന്റെ ആത്മാവ�ോടു ചേര്‍ന്ന് റസ്സല്‍ 
സഹ�ോദരന്‍ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു (R 881) : “നമ്മുടെ 
സമകാലികരായ എഡിറ്റര്‍മാരുടെ വ്യക്തിപരമായ 
കാര്യങ്ങളില�ോ, സ്വകാര്യ വ്യക്തിത്ത്വത്തില�ോ ഇട
പെടുവാന്‍ നമുക്കു യാത�ൊരു സ്വാതന്ത്ര്യവും ഇല്ല. 
എങ്കില്‍ തന്നെയും, അവരുടെ പരസ്യ ഉപദേശങ്ങളെ 
വിമര്‍ശിക്കുവാനുള്ള പൂര്‍ണ്ണ അവകാശം നമുക്കുണ്ട്. 
അതേ അവകാശം അവര്‍ക്കു തിരിച്ചും ഉണ്ട്. നാം 
അവരെ വ്യക്തിഗതമായി ഒരിക്കലും ഉപദ്രവിക്കുന്നില്ല. 
എങ്കിലും പകരം അവര്‍ക്കു നന്മ ചെയ്യുന്നതിനും, തെറ്റു 
കണ്ടുപിടിച്ച് അവരുടെ കള്ളന്യായങ്ങളെ ദൈവമക്ക
ള്‍ക്കു കാണിച്ചുക�ൊടുക്കുന്നതിനും നാം നല്ലവണ്ണം 
പ്രവര്‍ത്തിക്കും”.

ദ ൈ വ ത് തി
ന്റെ പ്രിയമക്കള്‍ 
എന്ന നിലയില്‍ 
നമ്മുടെ ശത്രുക്ക
ളെ സ്നേഹിക്കു
ന്നതില്‍ നമ്മുടെ 
കര്‍ത്താവിന്റെ
യും, അപ്പൊസ്ത
ലന്മാരുടെയും , 

പറൂസ്യ എപ്പിഫനി ദൂതന്മാരുടെയും, മറ്റുള്ളവരുടെ
യും ഉത്തമമായ മാതൃകയെ പിന്‍തുടരുവാന്‍ നമുക്കെ
ല്ലാവര്‍ക്കും ആകട്ടെ. വിശുദ്ധന്മാര്‍ക്ക് ഒരിക്കലായി 
ഭരമേല്‍പ്പിച്ചിരിക്കുന്ന വിശ്വാസത്തിനു വേണ്ടി ആത്മാ
ര്‍ത്ഥമായി പ�ോരാടുമ്പോള്‍ (യൂദാ. 3) തിന്മയ്ക്കു പകരം 
തിന്മ ചെയ്യാതിരിക്കുവാന്‍ നമുക്കു ശ്രദ്ധാലുക്കളാവാം. 
പാപത്തെയും തെറ്റിനെയും വെറുക്കുകയും ശക്തമായി 
എതിര്‍ക്കുകയും ചെയ്യുമ്പോള്‍ തന്നെയും പാപിക്കോ 
തെറ്റുകാരന�ോ ഹാനിവരുത്തുവാന്‍ നാം ശ്രമിക്കുക
യുമരുത്. നമുക്കും മറ്റുള്ളവര്‍ക്കും നന്മയായതിനെ 
നമുക്കു പിന്‍തുടരാം.

വേദ വിദ്യാര്‍ത്ഥികള്‍ എന്ന നിലയില്‍ നാം വ്യക്തി
കളെ അല്ല ഉപദേശങ്ങളെ ചര്‍ച്ച ചെയ്യുന്നതിനാണ് 
കൂടുതല്‍ മുന്‍ഗണന നല്‍കുന്നത്. എന്നാല്‍ തെറ്റായ 
ഉപദേശങ്ങളുള്ള വ്യക്തികളെ കണ്ടെത്തുന്നത് ചെറിയ 
ആട്ടിന്‍കൂട്ടത്തിനു താത്പര്യമുണ്ടായിരുന്നതായി 
കാണുന്നു. ഇതു ചിലര്‍ക്കു നിര്‍ദയമെന്നു ത�ോന്നി
യേക്കാം. എന്നിരുന്നാലും യഹ�ോവ തന്റെ തിരഞ്ഞെടു
ക്കപ്പെട്ട ജനത്തിനിടയില്‍ ചെയ്യുവാന്‍ ആവശ്യപ്പെടുന്ന 
വേലയുടെ ഭൂരിഭാഗവും കാര്യങ്ങളുടെ ക്രമീകരണവും 
അരിക്കലും ആണ്. അതെഅതെ, ദൈവത്തിനു ആവശ്യമു
ള്ളത് യ�ോഗ്യരായവരെയാണ്!



15 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

അവിടുത്തെ വചനത്തിന്റെ പ്രചാരത്തിനായി പു
ര�ോഗമന�ോന്മുഖമായ ക്രമീകരണങ്ങളെ നമ്മുടെ മഹാ
വലിയ യഹ�ോവ ഒരുക്കിയിട്ടുണ്ട്. “മാറ്റം” എന്ന വാക്കു 
കേള്‍ക്കുമ്പോള്‍ തന്നെ നമ്മുടെ മനസ്സും നാഡീവ്യൂ
ഹവും ജാഗരൂകമാകുന്നത് നമുക്കു മനസിലാകുന്നു! 
“അത് തകര്‍ന്നിട്ടില്ല എങ്കില്‍ അതിനെ ശരിയാക്കരു
ത്” എന്ന ചിന്ത നാം കേള്‍ക്കുന്നു. എന്നിരുന്നാലും 
കാലം മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കയും, ഒരുവന്‍ ചെയ്യുന്ന 
അതേ പ്രവൃത്തി തന്നെ തുടര്‍ന്നുക�ൊണ്ടിരിക്കുകയും 
ആണെങ്കില്‍ ഫലം ഒന്നുതന്നെയാണെന്നു പ്രതീക്ഷി
ക്കണം! സങ്കീ. 119:105 ല്‍ സൂചിപ്പിക്കുന്നതുപ�ോലെ 
നമ്മുടെ ക്രിസ്തീയ നടത്തയില്‍ നാം പുര�ോഗതി പ്രാ
പിക്കുവാന്‍ കര്‍ത്താവ് പ്രത്യാശിക്കുന്നു. അതിനായി 
സത്യവും അതിന്റെ ക്രമീകരണങ്ങളും മുന്നോട്ടു പു
ര�ോഗമിക്കുക തന്നെ വേണം. ദൈവം ഇടപെടുന്ന 
ഗണത്തിനു ശരിയായ ഉപദേശവും നേതൃത്വവും 
ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഈ ആശയം സ്ഥാപിക്കുന്ന 
വചനം ആണ് സദൃ. 4:18: “നീതിമാന്മാരുടെ പാതയ�ോ 

പ്രഭാതത്തിന്റെ വെളിച്ചം പ�ോലെ; അതു നട്ടുച്ച വരെ 
അധികമധികം ശ�ോഭിച്ചു വരുന്നു”. തെറ്റ് ഉപദേശിക്കു
ന്നവരെ (അരിക്കലുകാരെ) കൃത്യമായി കണ്ടെത്തുവാ
നുള്ള ചുമതല പ്രമുഖ ഭൗമീക ഗണമായ എപ്പിഫനി 

പാളയ സമര്‍പ്പിത
രുടെ കൈകളിലും 
ഹൃദയങ്ങള ിലു ം 
ഇക്കാലത്ത് ഇരി
ക്കുന്നു. നമ്മുടെ 
പ്രഥമ വേല, അഭി
വൃദ്ധിപ്പെട്ടു മുന്നേ
റിവരുന്ന സത്യത്തി
ന്റെ വെളിച്ചത്തെ 
ന ല്‍കുന്ന   തു ം , 
രണ്ടാമത്തെ വേല 

നമ്മുടെ സ്ഥാപകന്മാര്‍ മുന്നോട്ടു വെച്ചിരിക്കുന്ന ക്ര
മീകരണങ്ങളെ നിലനിര്‍ത്തുകയെന്നതുമാണെന്നത് 
നാം മനസ്സിലാക്കണം.

മൃദുവായ നുകം
THE EASY YOKE

“അദ്ധ്വാനിക്കുന്നവരും ഭാരം ചുമക്കുന്നവരും ആയുള്ളോരേ, എല്ലാവരും എന്റെ അടുക്കല്‍ വരുവിന്‍;  
ഞാന്‍ നിങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കും. ഞാന്‍ സൗമ്യതയും താഴ്മയും ഉള്ളവനാകയാല്‍ എന്റെ നുകം  
ഏറ്റുക�ൊണ്ട് എന്നോടു പഠിപ്പിന്‍; എന്നാല്‍ നിങ്ങളുടെ ആത്മാക്കള്‍ക്കു ആശ്വാസം കണ്ടെത്തും.  

എന്റെ നുകം മൃദുവും എന്റെ ചുമടു ലഘുവും ആകുന്നു” (മത്താ. 11:28-30).

കാളകളെ ഒന്നിച്ചു നി
ര്‍ത്തുവാന്‍ അവയുടെ 

കഴുത്തില്‍ ഇടുന്ന തടിക�ൊണ്ടു
ള്ള ചട്ടയായ നുകം വിധേയത്വത്തി
ന്റെയും [അധികാരത്തിന്റെയ�ോ 
നിയന്ത്രണത്തിന്റെയ�ോ കീഴില്‍ 
വരുത്തപ്പെട്ടവന്‍] ദാസ്യത്വത്തി
ന്റെയും [മറ്റൊരുവനെ അനുസരി
ക്കേണ്ട അവസ്ഥ] ചിഹ്നമാണ്. 
ല�ോകത്തിലുള്ളവരേവരും ഓര�ോ 
നുകത്തിന്‍ കീഴില്‍ കിടക്കുന്നു: രാ
ഷ്ട്രീയ നുകങ്ങള്‍, സാമ്പത്തികമായ 
അഥവാ വ്യാവസായികമായ നുകങ്ങള്‍, സാമൂഹിക 
നുകങ്ങള്‍, വിശപ്പിന്റെയും ശീലത്തിന്റെയും സ്വാര്‍ത്ഥ
തയുടെയും എല്ലാത്തരം പാപങ്ങളുടെയും നുകത്തിന്‍ 
കീഴില്‍ തന്നെ.

രാഷ്ട്രീയ നുകത്തിനു കീഴിലുള്ള മനുഷ്യനു ആ നുകം 

വളരെ കഠിനമായതായി ത�ോന്നു
ന്നു. അവന്‍ അധികാരത്തിനു 
വേണ്ടി ആസൂത്രണം നടത്തി
യും, പദ്ധതികള്‍ അവലംബിച്ചും, 
പ്രവര്‍ത്തിച്ചും ക�ൊണ്ട് പകലും 
രാത്രിയും തിരക്കിലാണ്. സമ്മ
തിദായകരുമായുള്ള ചങ്ങാത്തം 
നേടുന്നതിനും നിലനിര്‍ത്തുന്ന
തിനുമായി അവന്‍ ലൗകികമായ 
നയത്തിന്റെ സകല തന്ത്രങ്ങളും 
ശ്രദ്ധയ�ോടെ പഠിക്കുന്നു. അവന്‍ 
ഏറെ സമയവും പണവും ചിന്തയും 

ചിലവഴിച്ചുക�ൊണ്ട് അധികാരം നേടുക എന്ന ഈ 
ബുദ്ധിമുട്ടുള്ള പ്രവൃത്തിയില്‍ തന്റെ ഉത്സാഹം കേ
ന്ദ്രീകരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അവന്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്ന 
സ്ഥാനം അവന്‍ ക്രമേണ നേടി എടുത്താല്‍ അതു 
അവനു എല്ലായ് പ്പോഴും ചുമതലകളുടെ ഒരു കൂമ്പാരം 



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 16

നല്‍കുകയും അവന്റെ പ്രശസ്തിയെ 
ഒരു ചെറിയ പ്രക�ോപനത്തിങ്കല്‍ 
പ�ോലും ദുഷിപ്പിക്കുവാന്‍ തയ്യാറാ
യിരിക്കുന്ന എതിര്‍ പാര്‍ട്ടിയുടെ
യ�ോ, പാര്‍ട്ടികളുടെയ�ോ ഒരു കൂട്ടം 
ശത്രുക്കള്‍ക്ക് അവനെ വിധേയമാ
ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

സാമ്പത്തികമായ അഥവാ 
വ്യാവസായികമായ നുകത്തിനു 
കീഴിലുള്ളവരും സമാനരീതിയി
ല്‍ ഞെരുങ്ങി കഴിയുന്നവരാണ്. 
അവര്‍ ദീര്‍ഘകാലത്തോളവും 
കഠിനമായി അദ്ധ്വാനിക്കുകയും 
ധനികരായിത്തീരുന്നതിനു പദ്ധതിയിടുകയും ആസൂ
ത്രണം ചെയ്യുകയും, സങ്കല്‍പിക്കുകയും, ക്ഷുഭിതരാ
വുകയും, വ്യാകുലപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. അങ്ങനെ 
ചെയ്യുന്നതിലൂടെ ഭൗമിക ധനത്തിനു നല്‍കുവാനാ
കാത്ത യഥാര്‍ത്ഥ സന്തോഷം അവരില്‍ നിന്നു ക�ൊ
ള്ളയിടപ്പെടുന്ന കെണിയിലേക്കു അവര്‍ വീഴുന്നു. 
“ഉണ്‍മാനും ഉടുപ്പാനും ഉണ്ടെങ്കില്‍ മതി എന്നു നാം 
വിചാരിക്ക. ധനികന്മാരാകുവാന്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്നവര്‍ 
പരീക്ഷയിലും കെണിയിലും കുടുങ്ങുകയും മനുഷ്യര്‍ 
സംഹാരനാശങ്ങളില്‍ മുങ്ങിപ്പോകുവാന്‍ ഇടവരുന്ന 
മൗഢ്യവും ദ�ോഷകരവുമായ പല മ�ോഹങ്ങള്‍ക്കും 
ഇരയായി തീരുകയും ചെയ്യുന്നു” (1 തിമ�ൊ. 6:8-10).

സാമൂഹികമായ നുകത്തിനു കീഴിലുള്ളവരും, 
സമൂഹം അവര�ോടു ആവശ്യപ്പെടുന്നവയെ നിറവേ
റ്റിക്കൊടുക്കുവാന്‍ വളരെ കഠിനമായി അദ്ധ്വാനിക്കുക
യും വളരെ അധികം ത്യാഗം കഴിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. 
സമ്പന്നര്‍ക്ക് പ്രത്യേകിച്ചു മെച്ചപ്പെട്ട സാഹചര്യത്തിനു 
വേണ്ടി മറ്റുള്ളവര�ോടു മത്സരിക്കുന്നവര്‍ക്ക് ഈ നുകം 
എത്ര വ്രണപ്പെടുത്തുന്നതാണെന്നു ജീവിതത്തില്‍ താ
ഴ്മയ�ോടെ നടക്കുന്നവര്‍ക്കറിയാം. ഇത്തരം അസംതൃ
പ്തിപ്പെടുത്തുന്ന അവസരങ്ങളില്‍ സ്ത്രീകള്‍ പലപ്പോഴും 
തളരുന്നു. അതേ സമയം ഭര്‍ത്താക്കന്മാരും പിതാക്ക
ന്മാരും ഈ സാമ്പത്തിക ച�ോര്‍ച്ചയിലും മുന്നോട്ടു തു
ടര്‍ന്നു പ�ോകുവാന്‍ ശ്രമിക്കുമ്പോള്‍ നിരാശയിലേക്കും 
തകര്‍ച്ചയിലേക്കും പ�ോകുന്നു.

വിശപ്പിന്റെയും ശീലത്തിന്റെയും സ്വാര്‍ത്ഥതയുടെ
യും എല്ലാത്തരം പാപങ്ങളുടെയും നുകങ്ങള്‍ തീര്‍ച്ച
യായും കട്ടിയായതും, അവയുടെ ചുമടു വളരെ ഭാരമു
ള്ളതുമാണ്. എല്ലാ നുകങ്ങളെയും കുടഞ്ഞു കളഞ്ഞ് 
എല്ലാ ചുമടുകളില്‍ നിന്നും നമ്മെ സ്വതന്ത്രരാക്കുക 
എന്നത് ഇന്നത്തെ ദുര്‍ദ്ദിവസത്തില്‍ അസാധ്യമാ

ണ്. ഈ ല�ോകത്തിന്റെ പ്രഭുവായ 
സാത്താന്‍ സകലരുടെയും മേല്‍ 
പാപത്തിന്റെ നുകത്തെ വിവിധ 
രൂപത്തില്‍ അടിച്ചേല്‍പ്പിച്ചിരിക്കു
ന്നു. മാനസാന്തരത്താലും വിശ്വാസ
ത്താലും തന്നിലേക്കു വരുന്നവരെ 
മ�ോചിപ്പിക്കുന്ന ക്രിസ്തുവിനല്ലാതെ 
ഈ നുകത്തില്‍ നിന്നും അതിന്റെ 
ബന്ധനങ്ങളില്‍ നിന്നും നമ്മെ മ�ോ
ചിപ്പിക്കുവാന്‍ ആര്‍ക്കും ആവില്ല.

അത്തരത്തിലുള്ള എല്ലാ നു
കത്തിന്റെ കീഴില്‍ നിന്നും സ്വത
ന്ത്രരാക്കുകയും എല്ലാ ഭാരങ്ങ

ളില്‍ നിന്നും മ�ോചിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുക എന്നത് 
ആത്യന്തികമായി ക്രിസ്തുവിന്റെ ലക്ഷ്യമാണെങ്കിലും 
ദൈവപുത്രന്മാരുടെ മഹത്തായ സ്വാതന്ത്ര്യം അഭ്യ
സിക്കുന്നതിനും ആസ്വദിക്കുന്നതിനും അവര്‍ക്കിനി
യും കഴിയുന്നില്ലെന്ന് താന്‍ കാണുന്നു. ആയതിനാ
ല്‍ അവരെ ആ അവസ്ഥയില്‍ എത്തിക്കുന്നതിനു 
വേണ്ടി അനുസരണത്തിന്റെയും പരിശീലനത്തിന്റെ
യും ഭാഗമായി ആണ് അവിടുന്ന് ഈ അനുഭവങ്ങ
ള്‍ അനുവദിക്കുന്നത്. അതുക�ൊണ്ട്, പാപത്തിന്റെ 
വ്രണപ്പെടുത്തുന്ന നുകങ്ങളില്‍ നിന്നും ഇന്നത്തെ 
പ�ൊതുവായ വ്യവസ്ഥിതിയില്‍ നിന്നും മ�ോചിപ്പിക്ക
പ്പെടുവാന്‍ ക്രിസ്തുവിനു പൂര്‍ണ്ണമായി കീഴടങ്ങേണ്ടതാ
ണ്. അവര്‍ തന്റെ നുകം വഹിക്കേണ്ടത് ആവശ്യമാണ്. 
മറ്റു നുകങ്ങളാലുള്ള ദുരിതങ്ങളും മറ്റു ചുമടുകളുടെ 
ഭാരവും അനുഭവിക്കുന്നവരെ മ�ോചനത്തിനും ആശ്വാ
സത്തിനുമായി തന്റെ അടുക്കല്‍ വരുവാന്‍ താന്‍ ക്ഷ
ണിക്കുന്നു.

അടിച്ചമര്‍ത്തപ്പെടുകയും വേദനിപ്പിക്കപ്പെടുകയും 
ചെയ്യുന്നവര�ോടുള്ള സ്നേഹമാര്‍ന്ന സഹതാപത്താല്‍, 
കര്‍ത്താവ് പറയുന്നു, അദ്ധ്വാനിക്കുന്നവരും ഭാരം ചു
മക്കുന്നവരും ആയുള്ള എല്ലാവരും എന്റെ അടുക്കല്‍ 
വരുവിന്‍; ഞാന്‍ നിങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കും... എന്റെ 
നുകം ഏറ്റുക�ൊണ്ട് എന്നോടു പഠിപ്പിന്‍”. ദയാമസൃ
ണമായ ഈ ക്ഷണത്തോടു ലക്ഷോപലക്ഷം പേര്‍ 
പ്രതികരിച്ചു. ക്രിസ്തുവിന്റെ നുകത്തിന്റെ ലഘുത്വത്തി
നും, അവിടുന്ന് വാഗ്ദത്തം ചെയ്ത ആശ്വാസത്തിന്റെ 
അനുഗ്രഹത്തിനുമായി ചില രീതികളില്‍ അവര്‍ പരീ
ക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു. എന്നിരുന്നാലും ഈ ആശ്വാസം 
പ�ൊതുവായുള്ള ഐഹികമായ സമ്പത്തിന്റെയ�ോ, 
ഉത്കണ്ഠയില്‍ നിന്നോ ചുമതലകളില്‍ നിന്നോ ഉള്ള 
സ്വാതന്ത്ര്യത്താല്‍ ഉണ്ടാകുന്നതായ ആശ്വാസമല്ല.



17 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

ക്രിസ്തുവിന്റെ നുകം വഹിക്കുക എന്നാല്‍ തന്നോടു 
കൂടെ നുകത്തിനു കൂട്ടാളികളാവുകയും തന്നോടു കൂടെ 
ക്ഷമാപൂര്‍വ്വം നടക്കുകയും ചെയ്യുക എന്നാണ് അര്‍ത്ഥം. 
നുകം ദാസ്യത്വത്തിന്റെ ചിഹ്നമാണ്. നുകത്തിനു കീഴ് 
പ്പെടുന്നവന്‍ തന്നോടു കൂടെ നുകത്തില്‍ കെട്ടപ്പെട്ടിരിക്കു
ന്നവന്റെ ഇച്ഛയ്ക്കും ലക്ഷ്യത്തിനും സ്വയം സമര്‍പ്പിക്കുകയും 
നിയ�ോഗിച്ചിരിക്കുന്ന വേലയുടെ നിര്‍വ്വഹണത്തിനു ശാ
ന്തമായി പ്രയത്നിക്കുകയും വേണം. ഇതിനായി നമ്മുടെ 
കര്‍ത്താവായ യേശു സ്വന്തം ഇച്ഛയെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവി
ന്റെ ഇച്ഛക്ക് സന്തോഷത്തോടെ സമര്‍പ്പിച്ചു. ഈ നുകം 
ദൈവം യേശുവിനെ നിര്‍ബന്ധിച്ച് ഏല്‍പ്പിച്ചില്ല, ദൈവം 
ആരിലും അതു അടിച്ചേല്‍പ്പിക്കയുമില്ല. യേശു അതു 
സന്തോഷത്തോടെ സ്വീകരിച്ച്, ക്ഷമയ�ോടെ വഹിച്ചു. 
അത് തനിക്കു ഏറ്റം അപമാനം വരുത്തിയെങ്കിലും 
അതിനെ ഹീനമായ വേലയായി കണക്കാക്കാതെ ദൈ
വത്തിന്റെ ഇഷ്ടം ചെയ്യുന്നതില്‍ താന്‍ ആനന്ദിച്ചു (സങ്കീ. 
40:8; എബ്രാ. 10:7).

ഒരേ വേലയില്‍ ഒരേ യജമാനന്റെ കീഴില്‍ ക്രിസ്തു
വിന�ോടു കൂടെ നുകത്തില്‍ കെട്ടപ്പെടുന്നതിനാണ് 
നമുക്കു ക്ഷണം ലഭിച്ചിരിക്കുന്നത്. തന്റെ നുകം മൃദുവും 
തന്റെ ചുമടു ലഘുവുമാണെന്നു താന്‍ നമുക്കു ഉറപ്പു 
നല്‍കുന്നു. എന്നാല്‍ ക്രിസ്തുവിന്റെ ആത്മാവ് നമു
ക്കില്ലായെങ്കില്‍ തന്നോടു കൂടെ നമുക്ക് നുകത്തില്‍ 
കെട്ടപ്പെടുവാനാകില്ല. ഒരേ നുകത്തിന്‍ കീഴില്‍ കെട്ട
പ്പെടുന്നവര്‍ ഒരേ മനസുള്ളവരായിരിക്കേണം (ആമ�ോ. 
3:3). നമ്മുടെ മേലുള്ള നുകം നമുക്കു ലഘുവായി 
ത�ോന്നുവാന്‍ കാരണമാകുന്നത് നമ്മുടെ പ്രസന്ന
മായ സഹിഷ്ണുത മൂലമാണ്, ആ നുകത്തിന്‍ കീഴില്‍ 
ക്ഷോഭിക്കുകയ�ോ, അതില്‍ നിന്നു രക്ഷപ്പെടുവാന്‍ 
ശ്രമിക്കുകയ�ോ ചെയ്യുന്നില്ല. മറിച്ച് അതിന്റെ വരുവാ
നിരിക്കുന്ന ആത്യന്തിക നേട്ടത്തിലും, ഒരേ മനസുള്ള 
നുകത്തില്‍ കെട്ടപ്പെടുന്ന കൂട്ടാളിയ�ോടുള്ള സംസര്‍ഗ്ഗ
ത്തിലും കൂട്ടായ്മയിലും ആ നുകം വഹിക്കുന്നതില്‍ 
അവന്‍ സന്തോഷിക്കുന്നു.

ക്രിസ്തുവിന്റെ കൂടെ ഒരു നുകത്തിനു കീഴില്‍ വരുവാ
നുള്ള എത്ര അനുഗ്രഹമാര്‍ന്ന ക്ഷണമാണിത്! നമ്മുടെ 
സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവ് നാം നടക്കേണ്ടുന്ന പാത നമ്മെ 
പഠിപ്പിക്കുന്നതിനുള്ള എത്ര മഹത്തായ അവസരമാ
ണിത്! അത്തരം ഒരു നായകന്റെ കൂടെ നുകത്തില്‍ 
കെട്ടിയിരിക്കക�ൊണ്ട് നമുക്കു എങ്ങനെ വഴിതെറ്റും! 
ക്രിസ്തുവില്‍ നിന്നു നാം വഴി പഠിക്കുകയും തന്നോടുള്ള 
നമ്മുടെ കൂട്ടായ്മയാല്‍ അവിടുത്തെ അനുഗ്രഹീതമായ 
ആത്മാവ് നമുക്കു ലഭിക്കുകയും ചെയ്യും. അവഹേ
ളനത്തെ വെറുക്കാത്ത ഈ സൗമ്യത മഹത്താണ്. 

എങ്കില്‍തന്നെയും ഏത�ൊരു സാഹചര്യങ്ങളിലും തൃപ്തി
കരവും സന്തോഷമുള്ളതുമാണ്. എങ്കിലും മഹത്തായ 
അന്ത്യം കൈവരിക്കുന്നതിനായി പ്രത്യാശയ�ോടുകൂടെ 
വഴിയ�ൊരുക്കുന്നതിനുള്ള അവകാശത്തില്‍ എപ്പോഴും 
ആനന്ദിക്കുന്നതു കൂടിയാണ്. അങ്ങനെ നാം നമ്മുടെ 
ആത്മാക്കള്‍ക്ക് ആശ്വാസം കണ്ടെത്തും. വ്യര്‍ത്ഥമായ 
ആഗ്രഹത്തില്‍ നിന്നും നിഷ്ഫലമായ പദ്ധതികളില്‍ 
നിന്നും മറ്റ് ഊഴിയ വേലക്കാരുടെ വേലയില്‍ നിന്നും 
നാം ആശ്വാസം കണ്ടെത്തും. ഓ, മറ്റു നുകത്തിന്റെ 
കീഴില്‍ അധ്വാനിക്കയും, കഠിന ഭാരം ചുമക്കുകയും 
ചെയ്യുന്നവര്‍ അത് എറിഞ്ഞു കളഞ്ഞ്, എത്ര എളുപ്പ
ത്തിലും സന്തോഷത്തിലും അവര്‍ക്കു ക്രിസ്തുവിന്റെ 
നുകം വഹിക്കാനാകുമെന്നു പഠിക്കുകയും ചെയ്യും!

ലഘുവായ ചുമടുകളുടെ ഉദാഹരണങ്ങള്‍
അപ്പൊസ്തലനായ പൗല�ൊസിന്റെ അനുഭവങ്ങളെ 

വീക്ഷിച്ചുക�ൊണ്ട് അദ്ദേഹത്തിന്റെ ത�ോളിലുണ്ടായി
രുന്ന ക്രിസ്തുവിന്റെ നുകം ലളിതമായിരുന്നു അഥവാ 
താന്‍ വഹിച്ച ക്രിസ്തുവിന്റെ നുകം ലഘുവായിരുന്നു 
എന്നു ചിലര്‍ പറയും. എന്നാല്‍ പൗല�ൊസും അവ
യെക്കുറിച്ച് അങ്ങനെ തന്നെ ചിന്തിച്ചിരുന്നു എന്നതു 
വ്യക്തമാണ്. എന്തെന്നാല്‍ ക്രിസ്തുവിന്റെ നല്ല ഭടനായി 
കഷ്ടം സഹിക്കുന്നത് (പീഡ സഹിക്കുന്നത്) അദ്ദേഹം 
അമൂല്യമായ അവകാശമായി എണ്ണി. അദ്ദേഹം ക്രിസ്തു
വിനെ നേടേണ്ടതിനും ക്രിസ്തുവില്‍ ഇരിക്കേണ്ടതിനും 
തന്റെ സകലത്തിന്റെയും നഷ്ടത്തെ സന്തോഷത്തോടെ 
സഹിച്ചു. അതിനെ ചേതം എന്നു എണ്ണി. ക്രിസ്തുവിന്റെ 
മഹത്വത്തിലും തന്റെ രാജ്യത്തിന്റെ അനുഗ്രഹീതമായ 
വേലയിലും തന്നോടുകൂടെ പങ്കുചേരുവാന്‍ ഇടയുള്ള
തിനാല്‍ ക്രിസ്തുവിന്റെ കഷ്ടങ്ങളില്‍ പങ്കാളിയാകുന്ന
തില്‍ അവന്‍ ആനന്ദിച്ചു (ഫിലി. 3:7-11).

എത്ര അനുഗ്രഹിക്കപ്പെട്ട വേല! അത്തരം ഒരു ഭാവി 
വേലയുടെ വീക്ഷണത്തില്‍ പൗല�ൊസ് അഭിമാനത്തോ
ടെ ആനന്ദിച്ചു. അതിനായുള്ള തന്റെ മനസ്സിന്റെ ഒരുക്കം 
പ്രകടിപ്പിക്കുന്നതിനായി ദൈവീക പദ്ധതിയ�ോടുള്ള 
പ�ൊരുത്തത്തില്‍ നിസ്വാര്‍ത്ഥ സേവനത്തിനായി തന്റെ 
ജീവനെ ഉത്സാഹത്തോടും ഊര്‍ജ്ജസ്വലതയ�ോടും കൂടെ 
സമര്‍പ്പിച്ചു. അദ്ദേഹം സന്തോഷത്തോടെ ക്രിസ്തുവിന്റെ 
നുകം തന്റെ മേല്‍ വച്ചു. താന്‍ സ്വയം മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശി 
ആകാന്‍ ശ്രമിക്കാതെ സ്വയത്തെ ത്യജിച്ച് ക്രിസ്തുവിന്റെ 
കീഴില്‍ മനത്താഴ്മയ�ോടെ പ്രതിഷ്ഠിക്കയും, തടവറയിലേ
ക്കായാലും ആമത്തിലേക്കായാലും പരസ്യമായി ലജ്ജാ
കരമായ അടിക�ൊള്ളലായാലും തന്നെ ഏതാണ്ടു മരണാ
വസ്ഥയിലെത്തിച്ച കല്ലേറായാലും കപ്പല്‍ച്ഛേദത്താല�ോ, 
ഭൂമിയിലെയ�ോ, കടലിലേയ�ോ, ജാതികളായ ശത്രുക്ക



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 18

ളാലുള്ളത�ോ, കള്ളസഹ�ോദരന്മാരാലുള്ളത�ോ ആയ 
ആപത്തായാലും കഠിനമായ അദ്ധ്വാനത്തിലായാലും 
വേദനാജനകമായ പ്രയത്നത്തിലേക്കായാലും, അവിടുന്ന് 
നയിക്കുന്നതെവിടേക്കായാലും അനുസരണത്തോടെ 
പിന്‍പറ്റി. എന്നിട്ടും പൗല�ൊസ് ക്രിസ്തുവിന്റെ ചുമടിനെ 
ലഘുവായും അതിന്റെ നുകത്തെ മൃദുവായും എണ്ണി. 
തന്റെ പരിശ�ോധനകളെ താന്‍ ലഘുവായ കഷ്ടങ്ങള്‍ 
എന്നു വിളിച്ചു. അദ്ദേഹം കഷ്ടതയില്‍ പ്രശംസിക്കുന്നു 
എന്നു പറഞ്ഞു (2 ക�ൊരി. 4:15-18; 7:4-7; റ�ോമ. 5:3-5). 
ദുരിതപൂര്‍ണ്ണമായ തടവറയുടെ അഗാധത്തില്‍ മുറിവു
കള�ോടു കൂടിയ മുതുകും ആമത്തില്‍ ഇട്ട കാല്‍പാദങ്ങ
ളുമായി പൗല�ൊസും ശീലാസും പ്രാര്‍ത്ഥിച്ചു ദൈവത്തെ 
പാടി സ്തുതിക്കുകയും ഉണ്ടായി (അപ്പൊ. 16:22-25).

തനിക്കൊപ്പം നുകം വഹിക്കുന്നവരെ അപ്പൊസ്ത
ലനായ യാക്കോബ് (യാക്കോ. 1:2,3) ഇങ്ങനെ പ്ര
ബ�ോധിപ്പിക്കുന്നു: “എന്റെ സഹ�ോദരന്മാരേ, നിങ്ങള്‍ 
വിവിധ പരീക്ഷകളില്‍ [വിവിധ പരിശ�ോധനകളില്‍] 
അകപ്പെടുമ്പോള്‍ നിങ്ങളുടെ വിശ്വാസത്തിന്റെ പരി
ശ�ോധന സ്ഥിരത ഉളവാക്കുന്നു എന്നു അറിഞ്ഞ് 
അതു അശേഷം സന്തോഷം എന്നു എണ്ണുവിന്‍”. 
അപ്പൊസ്തലനായ പത്രൊസ് തന്നോടു കൂടെ നുകം 
ചുമക്കുന്നവര�ോടു “നിങ്ങള്‍... പറഞ്ഞു തീരാത്തതും 
മഹിമയുള്ളതുമായ സന്തോഷത്തോടെ ആനന്ദിക്കു
ന്നു” എന്നു പറഞ്ഞു (1 പത്രൊ. 1:8). സ്തെഫാന�ൊസ് 
ശത്രുക്കളാല്‍ മരണത്തിലേക്കു കല്ലെറിയപ്പെട്ടപ്പോഴും 
ഇതേ ആശ്വാസവും ആനന്ദവും അദ്ദേഹത്തിനുമുണ്ടാ
യിരുന്നു. ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെയും, ര�ോഗാവസ്ഥയുടെയും, 
കഷ്ടപ്പാടുകളുടെയും, പ്രല�ോഭനത്തിന്റെയും, ചുറ്റുമുള്ള 
ശത്രുക്കളുടെയും പീഡനത്തിന്റെ തീക്ഷ്ണമായ ജ്വാലക
ള്‍ക്കു നടുവിലും ദൈവത്തിന്റെ ആയിരക്കണക്കിനു വി
ശുദ്ധന്മാര്‍ക്കു ഇത്തരം സാക്ഷ്യം നല്‍കാന്‍ സാധിക്കും.

ഈ ആശ്വാസം എവിടെ നിന്നാണ് വരുന്നത്? എങ്ങ
നെയാണ് ആശ്വാസവും ആനന്ദവും അത്തരം അനു
ഭവങ്ങള്‍ക്കു അനുഗുണമാകുന്നത്? ഈ ആശ്വാസം 

യഹ�ോവയില്‍ വിശ്വസിക്കുന്ന മനസ്സുള്ളവരുടെ ആശ്വാ
സമാണ് – “സ്ഥിരമാനസന്‍ നിന്നില്‍ ആശ്രയം വെച്ചി
രിക്കക�ൊണ്ട് നീ അവനെ പൂര്‍ണ്ണ സമാധാനത്തില്‍ 
കാക്കുന്നു” (യെശ. 26:3). “ദൈവം തന്റെ പ്രവൃത്തി
യില്‍ എന്നപ�ോലെ അവന്റെ [ദൈവത്തിന്റെ] സ്വസ്ഥ
തയില്‍ പ്രവേശിച്ചവന്‍ താനും തന്റെ പ്രവര്‍ത്തികളില്‍ 
നിന്നു നിവൃത്തനായിത്തീര്‍ന്നു” (എബ്രാ. 4:10). ഈ 
സ്വസ്ഥത അനുഭവിക്കുന്നതു വരേയ്ക്കും ഇതിന്റെ അനുഗ്ര
ഹങ്ങളെ ആര്‍ക്കും മനസിലാക്കാനാവില്ല. ക്ലേശങ്ങളു
ടെ പരിശ�ോധനയിന്‍ കീഴിലൂടെ കടക്കുമ്പോഴല്ലാതെ 
ആര്‍ക്കും ആ സ്വസ്ഥതയുടെ മഹത്തായ മൂല്യത്തെ 
തിരിച്ചറിയുവാനാകില്ല.

ദൈവത്തിന്റെ സ്വസ്ഥതയുടെ താക്കോല്‍ അവി
ടുത്തെ വചനത്തിലൂടെ താന്‍ നല്‍കുന്നു “ഞാന്‍ 
സൗമ്യതയും താഴ്മയും ഉള്ളവന്‍ ആകയാല്‍ എന്നോടു 
പഠിപ്പിന്‍”. സൗമ്യതയും താഴ്മയുമുള്ള ആത്മാവാണ് 
യഥാര്‍ത്ഥത്തില്‍ സ്വസ്ഥതയുടെ രഹസ്യം. പഠിപ്പിക്ക
പ്പെടുക, നയിക്കപ്പെടുക, സമാധാനം, ദീര്‍ഘക്ഷമ തുട
ങ്ങിയ കൃപകളുടെയും ദൈവത്തിന്റെ ഇഷ്ടത്തോടുള്ള 
ശാന്തവും സ്നേഹവുമാര്‍ന്ന കീഴ് പ്പെടലിന്റെയും അവി
ടുത്തെ സ്നേഹത്തിലും പരിചരണത്തിലും അവിടുത്തെ 
മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശിയായ ഉപദേശത്തിലും ബലമുള്ള കരു
തലിലുമുള്ള ശാശ്വതമായ ആത്മവിശ്വാസത്തിന്റെയും 
സംസ്ക്കരണമാണ് സൗമ്യതയുടെ വികാസം. ദുഷ്കീര്‍ത്തി 
സത്കീര്‍ത്തികളിലും, അനുകൂലമ�ോ പ്രതികൂലമ�ോ 
ആയ സാഹചര്യങ്ങളിലും ഈ ഓട്ടം സസന്തോഷം 
ഓടുവാന്‍ പരിശ്രമിക്കുമ്പോള്‍ സൗമ്യത എന്ന ഈ 
കൃപ പ്രകടിപ്പിച്ചു ക�ൊണ്ടിരിക്കും (2 ക�ൊരി. 6:4,8).

ദൈവമക്കള്‍ എന്നു അവകാശപ്പെടുന്ന നമുക്ക് 
ക്രിസ്തുവിന്റെ സൗമ്യതയും താഴ്മയും ഉള്ള ആത്മാവി
നെ മാതൃകയാക്കാന്‍ അധികമധികം ശ്രമിക്കാം. തന്റെ 
നുകം എടുത്ത് തന്നില്‍ നിന്നു പഠിക്കുന്നവര്‍ക്കു മാത്രം 
താന്‍ നല്‍കുന്ന ബലത്താല്‍ ആയുധമേറിയിരിക്കുന്ന 
നമുക്കും ക്രിസ്തുവിനെപ്പോലെ ദൈവത്തിന്റെ കരുതല്‍ 
സ്വീകരിക്കുകയും തന്റെ നിയമങ്ങളും മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശ
ങ്ങളും അനുസരിക്കുകയും ചെയ്യാം.



19 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

ആത്മീയ ജീവിതം
SPIRITUAL LIVING

“യഹ�ോവ എന്റെ വെളിച്ചവും എന്റെ രക്ഷയും ആകുന്നു; ഞാന്‍ ആരെ ഭയപ്പെടും?  
യഹ�ോവ എന്റെ ജീവന്റെ ബലം; ഞാന്‍ ആരെ പേടിക്കും? ഞാന്‍ യഹ�ോവയ�ോടു ഒരു കാര്യം അപേക്ഷിച്ചു; 

അതു തന്നെ ഞാന്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്നു; യഹ�ോവയുടെ മന�ോഹരത്വം കാണ്‍മാനും അവന്റെ മന്ദിരത്തില്‍  
ധ്യാനിപ്പാനും എന്റെ ആയുഷ്ക്കാലമ�ൊക്കെയും ഞാന്‍ യഹ�ോവയുടെ ആലയത്തില്‍  

പാര്‍ക്കേണ്ടതിനും തന്നെ” (സങ്കീ. 27:1,4).

പ്ര ച�ോദിതനായ സങ്കീര്‍ത്തനക്കാരന്‍ ഭക്തിയു
ടെയും അത്യുത്സാഹത്തിന്റെയും പരമ�ോന്ന

തമായ രാഗത്തില്‍ ദൈവത്തിന്റെ സമര്‍പ്പിതരായ 
ജനത്തിന്റെ ഹൃദയങ്ങളിലേക്കും മനസുകളിലേക്കും 
എല്ലാ സ്തുതിക്കും യ�ോഗ്യനായ ദൈവത്തോടുള്ള 
വിശ്വാസത്തിന്റെയും, പ്രത്യാശയുടെയും, സ്നേഹ
ത്തിന്റെയും, ആരാധനയുടെയും മന�ോവികാരത്തെ 
നിക്ഷേപിക്കുന്നു. ഈ മന�ോവികാരത്തില്‍ പലതും 
സങ്കീര്‍ത്തനക്കാരന്റെ സ്വന്തം അനുഭവങ്ങളെ അടി
സ്ഥാനപ്പെടുത്തി ഉള്ളതാണെങ്കിലും, ദിവ്യമായ 
പ്രച�ോദനത്തിന്‍ കീഴില്‍ ദൈവത്തിന്റെ യഥാര്‍ത്ഥ 
യിസ്രായേലിന്റെ ശിക്ഷണത്തിനും ഉപദേശത്തിനു
മായിട്ടാണ് അറിയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. നമ്മുടെ ഹൃ
ദയങ്ങളില്‍ നിറയേണ്ട ദൈവത്തോടുള്ള തീക്ഷ്ണ
മായ ആരാധനയുടെ മന�ോവികാരങ്ങളെ നമ്മുടെ 
കര്‍ത്താവ് തന്നെ സൂചിപ്പിക്കും. ഈ വിഷയത്തില്‍ 
സ്നേഹത്തിലും വിശ്വാസത്തിലും ശിശുസമാനമായ 
ആത്മവിശ്വാസത്തിലും അവിടുന്ന് നമ്മെ തന്നിലേക്ക് 
അടുപ്പിക്കുമെന്നു നാം കാണുന്നു.

യുക്തിക്കും സാമാന്യബുദ്ധിക്കും മതപരമായ ജീ
വിതത്തില്‍ ഒഴിച്ചുകൂടാനാകാത്ത ഉചിതമായ സ്ഥാ
നമുണ്ടെങ്കിലും വിശുദ്ധവും തീക്ഷ്ണവുമായ വികാര
ത്തിന്റെ ചിറകുകളില്‍ ഒരിക്കലും കയറിയിട്ടില്ലാത്ത, 
ദൈവീകമായ നന്മയുടെയും ദാനശീലത്തിന്റെയും 
ആശയത്താല്‍ അതിന്റെ ആഴങ്ങളില്‍ ഉദ�്ബോധിപ്പി
ക്കപ്പെടാത്ത ആത്മാവ് പുത്രത്വ ബന്ധത്തിന്റെ അനു
ഗ്രഹങ്ങളെ ഇതുവരെയും അനുഭവിച്ചിട്ടില്ല. പ്രിയനും 
അംഗീകാരയ�ോഗ്യനുമായ മകന്‍ പുത്രത്വത്തിന്റെ 
ബന്ധത്തിന്റെ അനുഗ്രഹം അനുഭവിച്ചു. എല്ലാ കൃപ
കളുടെയും പൂര്‍ണ്ണതയും, സകല മാഹാത്മ്യത്തിന്റെ
യും മഹത്വകിരീടമായും തന്റെ സ്വര്‍ഗ്ഗീയ പിതാവിനെ 
അംഗീകരിക്കുകയും, അവിടുത്തോടു അടുത്ത കൂ
ട്ടായ്മയിലും സംസര്‍ഗ്ഗത്തിലും ജീവിക്കുന്ന, ദൈവ

ത്തിന്റെ സ്നേഹത്തിന്റെയും അംഗീകാരത്തിന്റെയും 
സാക്ഷി എന്ന നിലയില്‍ സ്വയം കാണുന്നവനുമായ 
ദൈവത്തിന്റെ യഥാര്‍ത്ഥ പുത്രനു പ്രത്യേകിച്ച് ഇതു
പ�ോലെതന്നെ ആയിരിക്കും.

“നിങ്ങള്‍ എന്നെ സ്നേഹിച്ചു, ഞാന്‍ പിതാവിന്റെ 
അടുക്കല്‍ നിന്നു വന്നിരിക്കുന്നു എന്നു വിശ്വസിച്ചിരി
ക്കക�ൊണ്ട് പിതാവു താനും നിങ്ങളെ സ്നേഹിക്കുന്നു”

“എന്നെ സ്നേഹിക്കുന്നവന്‍ എന്റെ വചനം പ്രമാണി
ക്കും; എന്റെ പിതാവ് അവനെ സ്നേഹിക്കും; ഞങ്ങള്‍ 
അവന്റെ അടുക്കല്‍ വന്നു അവന�ോടു കൂടെ വാസം 
ചെയ്യും”. നമ്മുടെ അനുഗ്രഹീത കര്‍ത്താവായ യേശു
വിന്റെ ഈ വാക്കുകള്‍ ശൂന്യമായവ ആയിരുന്നില്ല 
(യ�ോഹ. 16:27; 14:23). ഇത്തരം സാഹചര്യത്തിനു 
കീഴിലാണ് സ്നേഹത്തിന്റെയും, ആര്‍ദ്രതയുടെയും, 
വിശ്വാസത്തിന്റെയും, കൃതജ്ഞതയുടെയും, സ്തുതിയു
ടെയും വിശുദ്ധമായ വികാരങ്ങള്‍ സന്തോഷത്തിന്റെ 
പാനപാത്രത്തിന്റെ വക്കോളം നിറയുന്നത്, ആ വി
ശുദ്ധമായ ആനന്ദത്തില്‍ നാം ഇങ്ങനെ പാടുന്നു “... 
എന്റെ പാനപാത്രവും നിറഞ്ഞു കവിയുന്നു. നന്മയും 
കരുണയും എന്റെ ആയുഷ്ക്കാലമ�ൊക്കെയും എന്നെ 
പിന്‍തുടരും; ഞാന്‍ യഹ�ോവയുടെ ആലയത്തില്‍ 
എന്നേക്കും വസിക്കും (സങ്കീ. 23:5,6).

തീക്ഷ്ണമായ വികാരങ്ങളുടെയും, നന്ദിയുള്ള സ്തു



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 20

തിയുടെയും സ്നേഹാര്‍ദ്രമായ ഉറപ്പിന്റെയും ഈണ
ങ്ങളാല്‍ സമൃദ്ധമാണ് ശ്രേഷ്ഠമായ സങ്കീര്‍ത്തനങ്ങള്‍! 
അവ നമ്മുടെ ഹൃദയങ്ങളെ ആനന്ദിപ്പിക്കുന്നതിനും 
നാവുകളെ മധുരമാക്കുന്നതിനും ക്ഷണിക്കുന്നു. 
ദൈവത്തിന്റെ വചനം ധ്യാനിച്ചുക�ൊണ്ടും അവിടു
ത്തെ കല്‍പനകളെ അനുസരിച്ചുക�ൊണ്ടും “കര്‍ത്താ
വില്‍ എപ്പോഴും സന്തോഷിക്കുന്നു”, “എല്ലാറ്റിനും 
സ്തോത്രം ചെയ്യേണ്ടത്” എങ്ങനെയെന്നും അവ 
നമുക്കു കാണിച്ചു തരുന്നു. “ഇതല്ലോ നിങ്ങളെക്കു
റിച്ചു ക്രിസ്തുയേശുവില്‍ ദൈവേഷ്ടം (ഫിലി. 4:4; 1 
തെസ്സ. 5:18).

കര്‍ത്താവിന്റെ കരുതലുകളുടെയും ശത്രുക്കളുടെ 
ശക്തിയില്‍ നിന്നുമുള്ള ദാവീദിന്റെ അനേകം വിടു
തലിന്റെയും, അദ്ദേഹം ധ്യാനിച്ചപ്പോള്‍ ലഭിച്ച സമാ
നമായ ദയയുടെയും ദൈവത്തിന്റെ കൃപയുടെയും 
കാഴ്ചപ്പാടിലായിരുന്നു നമ്മുടെ ആധാരവാക്യത്തില്‍ 
അദ്ദേഹം ഇങ്ങനെ ഘ�ോഷിച്ചത്, “യഹ�ോവ എന്റെ 
വെളിച്ചവും എന്റെ രക്ഷയും ആകുന്നു; ഞാന്‍ ആരെ 
ഭയപ്പെടും? യഹ�ോവ എന്റെ ജീവന്റെ ബലം; ഞാന്‍ 
ആരെ പേടിക്കും?” തിരുവെഴുത്തുകളില്‍ ഉടനീളം വി
ഭിന്നമായി പ്രകടിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ സാന്ത്വനം നമുക്ക് 
ഏറ്റവും ആവശ്യമുള്ള കാലങ്ങളില്‍ അതിന്റെ സകല 
അനുഗ്രഹീതമായ ശക്തിയിലും നമ്മിലേക്കു വരുന്നു. 
നാം എതിരിടുന്ന വൈരികള്‍ എത്ര അധികം അപക
ടകാരികളും ദൃഢനിശ്ചയമുള്ളവരും ആകുന്നുവ�ോ, 
അന്ധകാരത്തിന്റെ ശക്തികള�ോടുള്ള ഏറ്റുമുട്ടല്‍ 
എത്രയധികം ഘ�ോരമാകുന്നുവ�ോ, അതില്‍ നിന്നുള്ള 
മ�ോചനം അതിലധികം മഹത്തരവും, ദിവ്യകൃപയുടെ 
വെളിപ്പെടല്‍ അതിലധികം വ്യക്തവും ആയിരിക്കും. 
അതിന്റെ പരിണിതഫലമായി വിശ്വാസം ആഴത്തില്‍ 
വേരൂന്നുകയും, പുതുക്കം പ്രാപിച്ച ആത്മവിശ്വാസവും 
ഉറപ്പും ദൈവത്തിന്റെ മഹത്തായ സകല വാഗ്ദത്ത
ങ്ങളെ മുറുകെ പിടിക്കുകയും, ദിവ്യകൃപയുടെയും 
അനുഗ്രഹത്തിന്റെയും വര്‍ദ്ധിച്ച ധാരണയാല്‍ ഉണര്‍വ്വു 
ലഭിച്ച ഹൃദയങ്ങളില്‍ നിന്നും സ്നേഹവും നന്ദിയും പു
റപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു.

ദാവീദിനും അത് സമാനമായ രീതിയിലായിരുന്നു; 
അപ്രകാരം തന്നെ പ്രാര്‍ത്ഥനയിലും വിശ്വാസത്തിലും 
ദൈവത്തോടുള്ള അടുത്ത കൂട്ടായ്മയിലും ഉള്ള ജീവിതം 
നയിക്കുന്ന ദൈവത്തിന്റെ വിശ്വസ്തരായ ജനങ്ങള്‍ക്കും 
അത് ഇങ്ങനെ തന്നെ ആയിരിക്കും. സങ്കീര്‍ത്തനക്കാര

ന്‍ 4-ാം വാക്യത്തില്‍ പറയുന്ന, യഹ�ോവയുടെ മന�ോ
ഹരത്വം കാണ്‍മാനും തന്റെ മന്ദിരത്തില്‍ ധ്യാനിപ്പാനും 
ആയുഷ്ക്കാലമ�ൊക്കെയും യഹ�ോവയുടെ ആലയത്തില്‍ 
പാര്‍ക്കുന്നതിനും പരമമായി ആഗ്രഹിക്കുകയും അന്വേ
ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതുവരെ ആപത്ത്കാലത്തിലും 
അഭിവൃദ്ധിയിലും ദൈവത്തോടുള്ള കൂട്ടായ്മ ഹൃദയ
ത്തിന്റെ മാനസികാവസ്ഥയേയും ആഗ്രഹങ്ങളെയും 
ദൈവത്തിലേക്കു കൂടുതല്‍ കേന്ദ്രീകരിപ്പിക്കുന്നു.

ആയുഷ്ക്കാലമ�ൊക്കെയും ദൈവത്തിന്റെ ആലയ
ത്തില്‍ പാര്‍ക്കുക എന്നാല്‍ ദൈവത്തിന്റെ തിരഞ്ഞെ
ടുക്കപ്പെട്ടവര�ോടു കൂടെ എണ്ണപ്പെടുവാന്‍ നിരന്തരം 
യ�ോഗ്യരായി കണക്കാക്കപ്പെടുക എന്നതാണ്, “പ്ര
ത്യാശയുടെ ധൈര്യവും പ്രശംസയും നാം അവസാ
നത്തോളം മുറുകെ പിടിച്ചു ക�ൊണ്ടാല്‍ നാം തന്നെ 
അവന്റെ ഭവനം ആകുന്നു” (എബ്രാ. 3:6). വിശ്വാസ
ത്തെ മുറുകെ പിടിച്ച്, ല�ോകത്തിന്റെ ആത്മാവിനും പ്ര
ത്യാശകള്‍ക്കും അഭിലാഷങ്ങള്‍ക്കും ദിനംപ്രതി മരിച്ച്, 
വിശ്വാസത്താല്‍ ല�ോകത്തിന്റെ വശീകരണങ്ങളെയും 
പ്രല�ോഭനങ്ങളെയും തരണം ചെയ്ത്, അതിലധികം 
ദൈവത്തോടു കൂടെ ജീവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവര്‍, 
തീര്‍ച്ചയായും ദൈവത്തിന്റെ ആലയത്തില്‍ എന്നേ
ക്കും വസിക്കും. അവര്‍ ഇപ്പോള്‍ ദൈവത്തോടു കൂടെ 
സമര്‍പ്പണത്തില്‍ വസിക്കുന്നു. പിന്നീട് അവര്‍ ദൈവ
ത്തോടു കൂടെ അവിടുത്തെ രാജ്യത്തില്‍ വസിക്കും.

"യഹ�ോവയുടെ മന�ോഹരത്വം കാണുക" എന്നാല്‍ 
വിശുദ്ധിയുടെ മന�ോഹരത്വം കാണുക എന്നാണ്. 
അവിടുത്തെ മഹത്വത്തിന്റെ ഈ ദൃശ്യത്തെ നമ്മുടെ 
മനഃക്കണ്ണുകള്‍ക്കു മുമ്പില്‍ നമ്മുടെ പ്രച�ോദനവും, 
നമ്മുടെ വെളിച്ചവും, നമ്മുടെ മാര്‍ഗ്ഗനിര്‍ദ്ദേശവും, 
നമ്മുടെ മാതൃകയും, നമ്മുടെ മുഖ്യസന്തോഷവും 
ആക്കി പ്രതിഷ്ഠിക്കണം. ഒരുവന്‍ തന്റെ വികാരവിക്ഷോ
ഭത്തിന്റെ ഉച്ചസ്ഥായിയില�ോ വൈകാരികത്വത്തിന്റെ 
ഉന്മത്തതയില്‍ വിന�ോദിച്ച് അതിന്റെ മന്ത്രത്തില്‍ 
കീഴില്‍ സുബ�ോധത്തിന്റെ ആത്മാവിനു തികച്ചും അന്യ
മായ കാര്യങ്ങള്‍ പ്രവര്‍ത്തിക്കുന്നതില�ോ അല്ല (റ�ോമ. 
12:3; തിത്തൊ. 2:12; 2 തിമ�ൊ. 2:7). മറിച്ച് ക്ലേശത്തി
ന്റെയ�ോ വേദയുടെയ�ോ നഷ്ടത്തിന്റെയ�ോ പരിഭ്രമത്തി
ന്റെയ�ോ ഏത�ൊരു അനുഭവത്തിലും അല്ലെങ്കില്‍ ഇപ്പോ
ഴത്തെ ജീവിതത്തിന്റെ വിവിധ പ്രശ്നങ്ങള്‍ക്കു നടുവിലും 
സന്തോഷിക്കുന്നതാണ് ക്രിസ്ത്യാനിയുടെ സന്തോഷക
രമായ ജീവിതത്തിന്റെ രഹസ്യം. ദൈവത്തിന്റെ ആലയ



21 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

ത്തില്‍ വസിക്കുന്നവര്‍ക്കു മാത്രമേ അവിടുത്തെ മന�ോ
ഹരത്വം കാണ്‍മാന്‍ കഴിയൂ. അങ്ങനെ ഉള്ളവര്‍ക്കു 
മാത്രമേ അവിടുന്ന് സ്വയം വെളിപ്പെടുത്തൂ, “അവിടുന്ന് 
സര്‍വ്വാംഗസുന്ദരനും, പതിനായിരങ്ങളിലും അതിസു
ന്ദരനുമാണ്” (മെന്‍ഡെ ലൗലെസ്സിന്റെ “സര്‍വ്വാഗസു
ന്ദരന്‍” എന്ന ഗാനം). അങ്ങനെ ഉള്ളവര്‍ക്കു മാത്രമേ 
അവിടുത്തെ വിശുദ്ധിയുടെ സൗന്ദര്യത്തെ അനുമ�ോദി
ക്കാനാകൂ. അങ്ങനെ ഉള്ളവര്‍ക്കു മാത്രമേ അവിടുത്തെ 
നിയമം നിരന്തരം ധ്യാനിക്കുകയും അതിന�ോടു തന്റെ 
ജീവിതത്തെ ഉറപ്പിക്കുകയും ചെയ്തുക�ൊണ്ട് തന്നില്‍ 
ആനന്ദിക്കാന്‍ കഴിയൂ.

“അവന്റെ ആലയത്തില്‍ പാര്‍ക്കുന്നവര്‍” എന്നതു 
ക�ൊണ്ട് അര്‍ത്ഥമാക്കുന്നത്, ദിവ്യനിയമത്തിന്റെയും 
സാക്ഷ്യത്തിന്റെയും അന്വേഷകരെയും വിദ്യാര്‍ത്ഥിക
ളെയും അങ്ങനെ പ്രവര്‍ത്തിക്കുന്നതില്‍ ആനന്ദിക്കു
ന്നവരെയുമാണ്. “നിന്റെ ന്യായപ്രമാണം എനിക്ക് 
എത്രയ�ോ പ്രിയം; ഇടവിടാതെ അതു എന്റെ ധ്യാനമാ
കുന്നു”, “നിങ്ങള്‍ അറിയാത്ത ആഹാരം ഭക്ഷിപ്പാന്‍ 
എനിക്കു ഉണ്ട്” എന്തെന്നാല്‍ “എന്റെ ദൈവമേ നിന്റെ 
ഇഷ്ടം ചെയ്‍വാന്‍ ഞാന്‍ പ്രിയപ്പെടുന്നു; നിന്റെ ന്യായ
പ്രമാണം എന്റെ ഉള്ളില്‍ ഇരിക്കുന്നു” ഇതായിരിക്കും 
അവരുടെ ഹൃദയത്തിന്റെ ഭാഷ (സങ്കീ. 119:97; 40:8; 
യ�ോഹ. 4:32).

സ്വയത്തിനും ല�ോകത്തിനും മരിച്ച് ദൈവത്തിനു 
വേണ്ടി ജീവിക്കുന്നവനായി മാറുമ്പോള്‍ ഉള്ള ഒരു 
ക്രിസ്ത്യാനിയുടെ അഭിലാഷത്തിന്റെ ആകെത്തുകയും 
സമ്പത്തുമായ ഒരേയ�ൊരു ആഗ്രഹമാണത്. നമുക്ക് 
അധികമധികം അത് അന്വേഷിക്കുകയും അതിന�ോടു 
പ�ൊരുത്തപ്പെടുകയും ചെയ്യാം. അങ്ങനെ ചെയ്യുമ്പോ
ള്‍ ക്രിസ്ത്യാനി എന്ന നിലയിലുള്ള മനഃശക്തിയും 
ധൈര്യവും സഹനശക്തിയും എരിവും വളരെയധികം 
വര്‍ദ്ധിക്കുന്നു. ഇവ വിശ്വാസത്തില്‍ നിന്നും ജനിച്ചവ 
മാത്രമല്ല, അനുഭവങ്ങളുടെ പാഠങ്ങളാല്‍ വികസിച്ചും 
ബലപ്പെട്ടും വരുന്ന ജീവനുള്ള വിശ്വാസത്താല്‍ ശക്ത
മായി വര്‍ദ്ധിക്കുകയും വളരുകയും ചെയ്യുന്നവയാണ്.

ഏറ്റവും വലയ്ക്കുന്ന പ്രയാസങ്ങളുടെയും അഗാ
ധമായ അന്ധകാരത്തിന്റെയും നടുവിലും ഉഗ്രമായ 
ക�ൊടുങ്കാറ്റുകളുടെയും അത്യന്തം ഭീക്ഷണിപ്പെടു
ത്തുന്ന ആപത്തുകളുടെ നടുവിലും വിശ്വാസത്തില്‍ 
നിന്നും സംജാതമായതും സഹിഷ്ണുതയാല്‍ ബല
പ്പെട്ടതുമായ ധൈര്യം വിനീതമായ മനഃശക്തിയി

ല്‍ നിലവിളിക്കും: “യഹ�ോവ എന്റെ വെളിച്ചവും 
എന്റെ രക്ഷയും ആകുന്നു; ഞാന്‍ ആരെ ഭയപ്പെ
ടും? യഹ�ോവ എന്റെ ജീവന്റെ ബലം; ഞാന്‍ ആരെ 
പേടിക്കും” (സങ്കീ. 27:1)?

അപ്പൊസ്തലനായ പൗല�ൊസിനു ഈ അനുഗ്ര
ഹീതമായ സ്വാധീനം ലഭിച്ചിട്ടാകണം ഇങ്ങനെ പറ
ഞ്ഞത്, “കര്‍ത്താവില്‍ എപ്പോഴും സന്തോഷിപ്പിന്‍; 
സന്തോഷിപ്പിന്‍ എന്നു ഞാന്‍ പിന്നെയും പറയുന്നു”; 
“ഒന്നിനെക്കുറിച്ചും വിചാരപ്പെടരുത് [ഉത്കണ്ഠപ്പെ
ടരുത്]; എല്ലാറ്റിലും പ്രാര്‍ത്ഥനയാലും അപേക്ഷ
യാലും നിങ്ങളുടെ ആവശ്യങ്ങള്‍ സ്തോത്രത്തോടു 
കൂടെ ദൈവത്തോടു അറിയിക്കയത്രേ വേണ്ടത്” 
(ഫിലി. 4:4,6). കര്‍ത്താവിന്റെ വേല നമുക്ക് എന്ത് 
കഷ്ടമ�ോ, ആകുലതയ�ോ, അധിക്ഷേപമ�ോ, പീഡയ�ോ 
സൃഷ്ടിച്ചാലും, ശാന്തരും ജാഗരൂകരും അദ്ധ്വാനശീ
ലരും ചിന്താശീലരും ഭക്തരും ആയി നിലക�ൊള്ള
ണം എന്നു മാത്രമല്ല ഈ അനുഭവങ്ങള്‍ക്കിടയിലും 
സന്തോഷത്തോടെ വിശുദ്ധമായ ആനന്ദത്തിന്റെ 
പ്രച�ോദനത്താല്‍ നിറയുന്നവരാകണമെന്നു ദൈവ
ത്തിന്റെ വചനത്തില്‍ ഉടനീളം നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്ന
ത് ശ്രദ്ധിക്കുക. സന്തോഷത്തോടെ ഇരിക്കുവാന്‍ 
ഉപദേശിക്കുക മാത്രമല്ല ഈ സന്തോഷത്തെ സ്വാ
ഭാവികമായും ഉത്പാദിപ്പിക്കുന്ന ജീവിത രീതിയെ 
നമുക്കു ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. യഹ�ോ
വയുടെ കുടുംബത്തിലേക്കു നാം വരുമ്പോള്‍ എല്ലാ 
ആഗ്രഹങ്ങള്‍ക്കും മീതെ യഹ�ോവയുടെ മന്ദിരത്തില്‍ 
വസിക്കുവാന്‍ യ�ോഗ്യരായി എണ്ണപ്പെടുവാന്‍ ആഗ്ര
ഹിക്കുന്നവര്‍ക്കു മാത്രം തിരിച്ചറിയുവാനും വിലമ
തിക്കുവാനും ആകുന്ന പുതിയതും വിശുദ്ധവുമായ 
അവസ്ഥയിലേക്കു നാം പ്രവേശിക്കുന്നു.



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 22

എഡിറ്ററില്‍ നിന്നുള്ള കത്ത്
LETTER FROM THE EDITOR

ദൈവത്തെ സ്നേഹിക്കുന്നവര്‍ക്ക് അവിടു

ന്ന് നല്‍കിയിരിക്കുന്ന വാഗ്ദത്തത്തി

ല്‍ നിലനില്‍ക്കുന്ന എന്റെ പ്രിയ സുഹൃത്തുക്കളെ, 

സഹ�ോദരങ്ങളെ, കഴിഞ്ഞകാല സത്യവചന പരിശീല

നത്തിലേക്കു നാം തിരിഞ്ഞു ന�ോക്കുമ്പോള്‍, ഈ മാറ്റ

ത്തിന്റെ കാലത്തിലും മറ്റു മാറ്റങ്ങളുടെ കാലങ്ങളിലും 

പ്രസ്ഥാനത്തെ നടത്തിയ ദൈവത്തിന്റെ കരം നമുക്കു 

ദര്‍ശിക്കാനാകും. അഭിവൃദ്ധികരമായി മുന്നേറിവരുന്ന 

സത്യത്താല്‍ യഥാകാലം ശക്തീകരിക്കപ്പെടുകയും 

ദൈവവചനത്തിലെ സത്യത്തില്‍ ആശ്വാസത്തോടെ 

വിശ്രമിക്കാന്‍ കഴിയുന്ന ഏവര്‍ക്കും ബൈബിള്‍ ഹൗസ് 

ഹെഡ് ക്വാര്‍ട്ടേഴ്സില്‍ നിന്നും ഞങ്ങളുടെ നന്മനിറഞ്ഞ 

നന്ദി പ്രകാശിപ്പിക്കുവാന്‍ ഞങ്ങള്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്നു.

ദൈവത്തിന്റെ സമര്‍പ്പിതരായ മക്കള്‍ എന്ന 

നിലയില്‍ ക്രിസ്തുവിന്റെ നീതിയിന്‍ വസ്ത്രത്തിന്റെ 

ആവരണം നമുക്കുണ്ടാകുവാന്‍ അവകാശം ലഭിച്ചി

ട്ടുണ്ട്. അതെ, “യഹ�ോവെക്കു അവന്റെ നാമത്തി

ന്റെ മഹത്വം ക�ൊടുപ്പിന്‍; വിശുദ്ധാലങ്കാരം ധരിച്ച് 

യഹ�ോവയെ നമസ്ക്കരിപ്പിന്‍” (സങ്കീ. 29:2). ദൈവത്തി

ന്റെ പ്രകൃതിയുടെയും പ്രവൃത്തികളുടെയും ഫലമാണ് 

തനിക്കുള്ള മഹത്വം. അവിടുന്ന് മഹത്വമുള്ളവനായിരി

ക്കേണ്ടതിനു, തന്നില്‍ വിശുദ്ധിയും, നന്മയും, മന�ോഹ

രവുമായ എല്ലാറ്റിന്റെയും ശേഖരം ഉള്ളതിനാല്‍ അവി

ടുന്ന് തന്റെ സ്വഭാവത്തില്‍ മഹത്വമുള്ളവനാണ്. തന്റെ 

സ്വഭാവത്തില്‍ നിന്നും നിര്‍ഗമിക്കുന്നതായ തന്റെ പ്രവൃ

ത്തികളും മഹത്വമുള്ളവയാണ്. അവിടുത്തെ നന്മയും 

കരുണയും നീതിയും തന്റെ ജീവജാലങ്ങള്‍ക്ക് വെളി

പ്പെടുത്തണമെന്നു ആഗ്രഹിക്കുമ്പോള്‍ തന്നെയും, 

അതിന�ോടു അനുബന്ധിച്ചു വരുന്ന മഹത്വവും തനിക്കു 

മാത്രമുള്ളതായിരിക്കണമെന്നും താന്‍ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. 

നമുക്കു ലഭിച്ചിരിക്കുന്ന സകല കൃപകളിലും ദൈവ

ത്തില്‍ നിന്നും ലഭിച്ചതല്ലാതെ എന്തുള്ളു? കര്‍ത്താ

വിന്റെ മുന്‍പില്‍ താഴ്മയ�ോടെ നടക്കുവാന്‍ നാം എത്ര 

ശ്രദ്ധാലുക്കളായിരിക്കണം!

സര്‍വ്വ മഹത്വവും വല്ലഭത്വവും കര്‍ത്താവിങ്ക

ല്‍ അര്‍പ്പിക്കുന്നതിനും തന്റെ നാമം നിമിത്തമുള്ള 

ബഹുമാനം ദൈവത്തിന് അര്‍പ്പിക്കുവാനും നീതിമാ

ന്മാരായ ഏവരെയും ദൈവം ക്ഷണിക്കുന്നു. എങ്കില്‍ 

തന്നെയും തുടര്‍ന്നു വരുന്ന വാചകം പഠിക്കുന്നത് ക്രി

സ്തീയ ജീവിതത്തിലെ കാഠിന്യമേറിയ പ�ോരാട്ടങ്ങളില്‍ 

ഒന്നായിരിക്കും: “ഞങ്ങള്‍ക്കല്ല, യഹ�ോവേ, ഞങ്ങള്‍ക്ക

ല്ല, നിന്റെ നാമത്തിനു തന്നെ മഹത്വം വരുത്തേണമെ”. 

എപ്പോഴും ദൈവം നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുകയും ചിലപ്പോള്‍ 

വേദനിപ്പിക്കുന്ന ശിക്ഷണം നല്‍കി പഠിപ്പിക്കുകയും 

ചെയ്യുന്ന പാഠമാണിത്.

അപ്പൊസ്തലനായ പൗല�ൊസ് എഫെസ്യര്‍ 6:10 ല്‍ 

നമുക്ക് ഒരു പ്രച�ോദനമായിട്ട് യഹ�ോവയുടെ ആവിഷ്ക്ക

രണം നടത്തുന്നതിലും മെച്ചമായി നമുക്കു ഒന്നും ചെ

യ്യാനില്ല: “ഒടുവില്‍ എന്റെ സഹ�ോദരന്മാരെ, കര്‍ത്താ

വിലും അവന്റെ അമിത ബലത്തിലും ശക്തിപ്പെടുവിന്‍”. 

ദൈവത്തോടും അവിടുത്തെ വാഗ്ദത്തങ്ങളിലും ഉള്ള 

വിശ്വാസത്തില്‍ നമുക്കു സ്വഭാവത്തില്‍ ബലപ്പെടുവാ

നും, സമര്‍പ്പണ നേര്‍ച്ചകള�ോടുള്ള വിശ്വസ്തതയിലൂടെ 

ഇത് ചെയ്യുവാനും നമുക്കാവും. എപ്പിഫനി പാളയ 

സമര്‍പ്പിതര്‍ എന്ന നിലയില്‍ പ്രത്യാശയ�ോടെ നമുക്കു 

കൈകളെ ഉയര്‍ത്തി പറയാം: “അടിയന്‍ ഇതാ കര്‍ത്താ

വേ, അടിയനെ അയയ്ക്കേണമേ!”

ബ്രദര്‍ ലിയ�ോണ്‍ സ്നൈഡര്‍

നമ്മുടെ കര്‍ത്താവിന്റെ ജനനത്തിന്റെ ആഘ�ോഷം 

നമ്മുടെ ഹൃദയങ്ങള്‍ക്കു ആനന്ദമേകുകയും, അവി

ടുത്തെ  അനുഗ്രഹങ്ങള്‍ വരുംവര്‍ഷത്തില്‍ നമ്മുടെ 

കൂടെ ഉണ്ടായിരിക്കുകയും ചെയ്യട്ടെ!



23 	 നവംബര്‍ - ഡിസംബര്‍ 2020

വിശുദ്ധമായ (?) മതദ്രോഹ വിചാരണ ക�ോടതി
THE HOLY (?) INQUISITION

കത്തോലിക്കരും പ്രൊട്ടസ്റ്റന്റുകാരും പുരാതന കത്തോലി
ക്ക ക�ോടതിയുടെ പ്രവര്‍ത്തനങ്ങളെ അശുദ്ധമെന്നു വിളിക്കു
ന്നതില്‍ താത്പര്യപ്പെടുന്നു. ഈ വസ്തുതകളെ ക്ഷമയ�ോടെ 
അഭിമുഖീകരിക്കുമ്പോള്‍, അവ പ്രീതി കുറഞ്ഞ ഒരു കാലത്തി
ന്റേതായിരുന്നു എന്നു നാം ഓര്‍മ്മിക്കുന്നു. പ്രകാശനത്തോടു 
കൂടി യേശു മനസ്സില്‍ ഉറപ്പിച്ചു തന്ന നീതിയുടെയും സ്നേഹ
ത്തിന്റെയും തീക്ഷ്ണമായ ആശയത്തിലേക്കു വന്നെത്തിയിരിക്കു
ന്നതിനാല്‍ ദൈവത്തിനു നന്ദി: “നിങ്ങളുടെ ശത്രുക്കളെ സ്നേ
ഹിപ്പിന്‍, നിങ്ങളെ പകെക്കുന്നവര്‍ക്കും ഉപദ്രവിക്കുന്നവര്‍ക്കും 
എന്റെ നിമിത്തം നിങ്ങളെക്കൊണ്ട് എല്ലാ തിന്മയും കളവായി 
പറയുകയും ചെയ്യുന്നവര്‍ക്കും നന്മ ചെയ്‍വിന്‍” – മത്തായി 
5:44; മര്‍ക്കൊസ് 13:13; ലൂക്കൊസ് 6:27.

നിയമം നല്‍കപ്പെട്ട യിസ്രായേല്‍ സീനായി മലയില്‍ വച്ച് 
അതിന്റെ കല്‍പനയിങ്കല്‍ തന്നെ നീതി പ്രകടിപ്പിച്ചു, “കൂട്ടു
കാരനെ നിന്നെപ്പോലെ തന്നെ സ്നേഹിക്കണം”. കത്തോലിക്ക 
ക�ോടതിയുടെ പീഡിപ്പിക്കലില്‍ ദൈവത്തിന്റെ വചനങ്ങളെ 
എത്ര ഗൗരവമായി ന�ോക്കിക്കണ്ടിരുന്നു! അവിടെ സ്നേഹമ�ോ 
സഹതാപമ�ോ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. എന്നുമാത്രമല്ല, നീതി 
അതിന്റെ ആശയത്തില്‍ തന്നെ ലംഘിച്ചിരുന്നു. കൂടുതല്‍ 
മെച്ചപ്പെട്ട നാളിലെ പ്രകാശത്തിനായി ദൈവത്തിനു സ്തുതി!

തിന്മ ചെയ്യുവാനുള്ള വഞ്ചനാത്മകമായ സ്വഭാവം മനു
ഷ്യഹൃദയത്തില്‍ ഉണ്ട്. അതിനു ഒരു ഒഴികഴിവു മാത്രമെ 
നമുക്കു കണ്ടെത്താനാകൂ. യേശുവിനെ ക്രൂശീകരിക്കുന്ന
തിനും, സ്തെഫാന�ൊസിനെ കല്ലെറിയുന്നതിനും യഹൂദന്മാര്‍ 
ഒരു ഒഴികഴിവു കണ്ടെത്തിയതുപ�ോലെ, കത്തോലിക്ക ക�ോ
ടതിയില്‍ വിചാരണ നടത്തുന്നവര്‍ അവരുടെ പീഡിപ്പിക്ക
ലിനും ഒഴികഴിവു കണ്ടെത്തി. തര്‍സൊസുകാരനായ ശൗലി
നെപ്പോലെ ദൈവവേലയാണ് തങ്ങള്‍ ചെയ്യുന്നതെന്നവര്‍ 
കരുതി. കാര്യങ്ങള്‍ വളരെയധികം മാറിയെങ്കിലും, വിവിധ 
രീതിയില്‍ - ഇന്നും പീഡകള്‍ ഉണ്ടാകുന്നു. സമുദായ ഭ്രഷ്ട്, 
ദ�ോഷാര�ോപണം, ബഹിഷ്ക്കരണം തുടങ്ങിയവ. ഇതിനെക്കു
റിച്ച് ബൈബിള്‍ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു “നിങ്ങളെ പുറത്താക്കി 
കളയുന്ന നിങ്ങളുടെ സഹ�ോദരന്മാര്‍: ഞങ്ങള്‍ നിങ്ങളുടെ 
സന്തോഷം കണ്ടു രസിക്കേണ്ടതിനു യഹ�ോവ തന്നെത്താന്‍ 
മഹത്ത്വീകരിക്കട്ടെ എന്നു പറയുന്നുവല്ലോ; എന്നാല്‍ അവര്‍ 
ലജ്ജിച്ചു പ�ോകും” (യെശ. 66:5).

ആള്‍ക്കൂട്ടത്തിന്റെ മന�ോഭാവം, നിയമത്തെ മാനിക്കാതെ 
ശിക്ഷ നടപ്പിലാക്കുവാനുള്ള അതിന്റെ ആത്മാവ് “വിശുദ്ധ
മായ മതദ്രോഹ വിചാരണ”യുടെ ഒരു ചെറിയ നിയമപരമായ 
രൂപമാണ്. ചിക്കാഗ�ോ മെതടിസ്റ്റ് എപ്പിസ്കോപ്പല്‍ ഉപദേഷ്ടാവ് 
പ്രൊഫ. ഫാര്‍സണിനു നേരെ ക�ോപിച്ചുക�ൊണ്ട് പറഞ്ഞ
ത് ഇന്ത്യാന�ോപ�ൊലിസ് ന്യൂസ്, ന്യൂയ�ോര്‍ക്ക് ട്രിബ്യൂണല്‍ 
എന്നീ പത്രങ്ങള്‍ ഉദ്ധരിച്ചു: “എനിക്ക് അധികാരമുണ്ടായിരു
ന്നെങ്കില്‍ ഞാന്‍ ഈ മനുഷ്യന്റെ ത�ോല്‍ ഉരിഞ്ഞ്, അതില്‍ 

ഉപ്പു പുരട്ടി, ധാന്യപ്പുരയുടെ വാതിലിന്മേല്‍ ആണിയടിച്ച് 
തൂക്കുമായിരുന്നു”. പത്രത്തിന്റെ മതസ്വാധീനമില്ലാത്ത എഡി
റ്റര്‍ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു, “സമാധാനത്തിന്റെ സുവിശേഷം 
പ്രസംഗിക്കുന്നവരില്‍ ഒരാള്‍ ഇത്തരം ആക്രമണ�ോത്സുകമായ 
വാദം നടത്തിയെങ്കില്‍ ബെലിയാലിന്റെ മക്കളില്‍ നിന്ന് നാം 
എന്ത് പ്രതീക്ഷിക്കണം?”

ആള്‍ക്കൂട്ട മന�ോഭാവവും, മതദ്രോഹ വിചാരണ ക�ോട
തിയുടെ ആത്മാവും വളര്‍ന്നുക�ൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നു തെ
ളിവുകള്‍ പ്രചരിപ്പിക്കുന്നു. ആയതിനാല്‍ എല്ലാവരും ജാഗ്ര
തപാലിക്കണം.

പാഠം 84
1*	 മതദ്രോഹ വിചാരണ ക�ോടതി അശുദ്ധമാണെന്നു 

പറയാന്‍ താത്പര്യപ്പെടുന്നവര്‍ ആര�ൊക്കെ? ഖണ്ഡിക 1
2*	 ആ കാലത്തെ കുറിച്ച് നാം എന്ത് ഓര്‍മ്മിക്കണം?
3	 നീതിയുടെയും സ്നേഹത്തിന്റെയും സൂക്ഷ്മമായ ആശ

യത്തിലേക്കു നയിച്ചതെന്ത്?
4*	 നമ്മുടെ ശത്രുക്കള�ോടു നാം എങ്ങനെ പെരുമാറണ

മെന്നു യേശു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ? മത്താ. 5:44
5*	 നിയമം നല്‍കപ്പെട്ട യിസ്രായേല്‍ സീനായ് മലയില്‍ 

വച്ച് എന്ത് പ്രകടിപ്പിച്ചു? ഖണ്ഡിക 2
6*	 മതദ്രോഹ വിചാരണ ക�ോടതിയാലുള്ള പീഡനത്തി

ല്‍ ദൈവവചനത്തിന്റെ ഭാഗങ്ങളെ ന�ോക്കിക്കണ്ടിരുന്നുവ�ോ?
7*	 അവിടെ സ്നേഹമ�ോ, സഹതാപമ�ോ, നീതിയ�ോ ഉണ്ടാ

യിരുന്നുവ�ോ?
8*	 ദൈവത്തിനു ഇന്നു നാം എന്തുക�ൊണ്ടു നന്ദി 

പറയണം?
9	 മനുഷ്യഹൃദയത്തില്‍ ഏത് തരത്തിലുള്ള സ്വഭാവമാ

ണുള്ളത്? ഖണ്ഡിക 3
10*	ക്രൂ ശീകരിക്കുന്നതിനും കല്ലെറിയുന്നതിനും ഒഴികഴി

വായി യഹൂദന്‍ ആരെയാണ് കണ്ടെത്തിയത്?
11*	 മറ്റുള്ളവരെ പീഡിപ്പിക്കുന്നതില്‍ മതദ്രോഹ വിചാരണ 

ക�ോടതിയുടെ വിചാരണ നടത്തുന്നവര്‍ ഒഴികഴിവു കണ്ടെ
ത്തിയ�ോ?

12*	 അവര്‍ ദൈവവേലയാണ് ചെയ്യുന്നതെന്ന് ആരെ
പ്പോലെയാണ് ചിന്തിച്ചിരുന്നത്?

13*	 നാം ഇന്നു പീഡനം അനുഭവിക്കുന്നുവ�ോ? എങ്കില്‍ 
ഏതു രീതിയില്‍?

14*	 ഇതിനെപ്പറ്റി ബൈബിള്‍ എന്തു പറയുന്നു? യെശ. 
66:5

15*	 “വിശുദ്ധമായ മതദ്രോഹ വിചാരണ ക�ോടതിയിലും” 
കുറഞ്ഞ നിയമപരമായ രൂപം ഏതാണ്? ഖണ്ഡിക 4

16.	 ആള്‍ക്കൂട്ടത്തിന്റെ മന�ോഭാവവും, കത്തോലിക്ക ക�ോ
ടതിയുടെ ആത്മാവും വളരുന്നുണ്ടോ? ഖണ്ഡിക 5

*നക്ഷത്ര ചിഹ്നത്താല്‍ അടയാളപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന 
ച�ോദ്യങ്ങള്‍ പ്രത്യേകമായി കുട്ടികള്‍ക്കുള്ളവയാണ്.



ബൈബിള്‍ സ്റ്റാന്‍ഡാര്‍ഡ് 	 24

Bro. V. Vincent Jeyakumar 
Representative of India 

Laymen’s Home Missionary Movement 
#4/81, Eluvaraimukki Main Road,

Eluvaraimukki Village,
Near Thoppur, Nazareth - 628 617,
Thoothukudi District, Tamil Nadu

Mob. : 9894926629
E-mail : vincentlhmm@gmail.com

Bro. K.O. Varghese 
Aux. Pilgrim 

Laymen’s Home Missionary Movement 
Kilirukkunnel, Puthenchantha P.O., 

Vakathanam, Kottayam, Kerala - 686 538
Mob. : 9446969470, 9497534364

E-mail : kovaux.pgm6@gmail.com

പുതുവര്‍ഷത്തിന്‍ വാതില്ക്കല്‍ നില്ക്കവേ,
ആശ്വാസവാക്കുകള്‍ നാം കണ്ടുമുട്ടുന്നു, ആശങ്ക

കളേതും നിശബ്ദമാക്കിക്കൊണ്ട്;
നിശബ്ദതയില്‍ നമ്മുടെ പിതാവിന്‍ ശബ്ദം,
മൃദുവായ്, ശക്തിയാലും വിശ്വാസത്താലും, 

നമ്മെ സന്തോഷിപ്പിക്കുന്നു.
മുന്‍പോട്ട്, ഭയന്നിടാതെ, ഇന്നിന്റെ മക്കളെ;
അവിടുത്തെ വചനം ഒഴിഞ്ഞുപ�ോവില്ല, ഒരിക്കലും

“നീ ഭയപ്പെടേണ്ട; ഞാന്‍ നിന്നോട് കൂടെ ഉണ്ട്;
ഭ്രമിച്ചുന�ോക്കേണ്ടാ, ഞാന്‍ നിന്റെ ദൈവം 

ആകുന്നു;
ഞാന്‍ നിന്നെ ശക്തീകരിക്കും; ഞാന്‍ നിന്നെ 

സഹായിക്കും;
എന്റെ നീതിയുള്ള വലംകൈക�ൊണ്ടു ഞാന്‍ 

നിന്നെ താങ്ങും”.
മുന്‍പോട്ട്, ഭയന്നിടാതെ, ഇന്നിന്റെ മക്കളെ;
അവിടുത്തെ വചനം ഒഴിഞ്ഞുപ�ോവില്ല, ഒരിക്കലും.

നമുക്ക് മുന്നിലുള്ള വര്‍ഷത്തേക്ക്, ഓ, എത്ര വില
യേറിയ ശേഖരം!

ദരിദ്രനും ആവശ്യക്കാരനും, ജീവ ഉറവകള്‍ പ�ൊട്ടി
പ്പുറപ്പെടും;

ദുഃഖിതനും വിലപിക്കുന്നവനും, തന്‍ കൃപ 
പെരുകിടും;

ക്ഷീണിതനും ദുര്‍ബ്ബലനും, പൂര്‍ണ്ണ ശക്തി കണ്ടത്തും
മുന്‍പോട്ട്, ഭയന്നിടാതെ ഇന്നിന്റെ മക്കളെ;
അവിടുത്തെ വചനം ഒഴിഞ്ഞുപ�ോവില്ല, ഒരിക്കലും.

പരാജിതനായി നമ്മെ കൈവിടില്ലതാന്‍, ഉപേക്ഷി
ക്കയുമില്ല;

തന്നുടെ ശാശ്വത ഉടമ്പടി താന്‍ തകര്‍ക്കയില്ല;
തന്‍ വാഗ്ദത്തങ്ങളില്‍ ആശ്രയിച്ചാല്‍, നാമെന്തി

നെ ഭയക്കണം?
വരുന്ന വര്‍ഷം ദൈവം എല്ലാറ്റിനും മതിയായവന്‍
മുന്‍പോട്ട്, ഭയന്നിടാതെ, ഇന്നിന്റെ മക്കളെ;
അവിടുത്തെ വചനം ഒഴിഞ്ഞുപ�ോവില്ല, ഒരിക്കലും.

നമുക്ക് മുമ്പിലുള്ള വര്‍ഷം

ഭീരുത്വത്തിന്റെ ആത്മാവിനെ അല്ല,  

സ്നേഹത്തിന്റെയും ശക്തിയുടെയും,  

സുബ�ോധത്തിന്റെയും  
ആത്മാവിനെയത്രേ ദൈവം  

നമുക്കു തന്നത്.

2 തിമ�ോ. 1:7


